


 



 

Guerras  
e Rumores de 

Guerras 
 

Uma nação não levantará a  
espada contra outra nação,  

nem aprenderão mais a guerra. 
 
 
   

César Francisco Raymundo 
 
 
 
 

 



 

_____________________________ 
 

Patrocine esta obra!   
_____________________________ 

 
 
   Colabore com este trabalho que visa reformar o verdadeiro ensinamento 
sobre a Escatologia (ou fim dos tempos), o qual foi tão suprimido nos 
últimos séculos. Acima de tudo pedimos que nos ajude com as suas 
orações, para que possamos continuar a ter vigor para continuar e resistir 
os desafios de cada dia.  
 
   Se você pretende patrocinar esta revista, saiba, nós não prometemos as 
bênçãos de Deus para você, mas garantimos que você estará abençoando 
outros que precisam ter nossas literaturas gratuitamente.  
 

Doe via depósito bancário 
 
Banco: Caixa Econômica Federal 
Em favor de: César Francisco Raymundo 
 

Agência: 3298 
Operação: 013 
Conta: 00028081-1 
 

Usufrua gratuitamente do site  
 
   Temos perto de mil arquivos de artigos, vídeos e mensagens sobre 
escatologia em geral. Todos eles divididos em ordem alfabética. 
 

www.revistacrista.org 
 

Contato: 
 

ultimachamada@bol.com.br 
 

contato@revistacrista.org 



 

Guerras e Rumores de Guerras 
 

Uma nação não levantará a  
espada contra outra nação,  
nem aprenderão mais a guerra. 
 

Autor: César Francisco Raymundo 
 

Capa: César Francisco Raymundo 
             (Imagens da Internet) 
________ 
Revista Cristã Última Chamada publicada  
com a devida autorização e com todos os  
direitos reservados no Escritório de Direitos  
Autorais da Biblioteca Nacional do Rio de  
Janeiro sob nº 236.908. 
 

Editor 
César Francisco Raymundo 
 

E-mail: ultimachamada@bol.com.br 
Site: www.revistacrista.org 
 

Porto Belo – Santa Catarina  
 

Fevereiro de 2026



 

Índice 
 
 

Sobre o Autor          07 
 

Introdução      08  
 

Capítulo 1  
A História das Guerras: Porque Elas 
Acontecem?           10 
 

Capítulo 2     
As Guerras Nunca Representaram o Fim 
do Mundo       12 
 

Capítulo 3    
A Teologia da Guerra         16 
 

Capítulo 4    
O Propósito das Guerras         25 
 

Capítulo 5    
As Grandes Guerras Mundiais Não Podem  
Colocar em Cheque o Progresso do Reino 30 
 

Capítulo 6    
Haverá Ausência Total de Guerras Antes  
do Retorno do Senhor Jesus    37 
 

Conclusão           61 
 

Obras importantes para pesquisa...    66 
 

 



 

Sobre o Autor 
__________ 

 
 
 
 

 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

   César Francisco Raymundo nasceu em 
02/05/1976, em Londrina, Paraná. De origem 
católica, encontrou-se com Cristo aos 13 anos e, na 
década de 1990, tornou-se membro da Igreja 
Presbiteriana do Brasil. Com mais de trinta anos de 
estudo autodidata em teologia e filosofia, César se 
aprofundou em diversas vertentes teológicas, 
incluindo Historicismo, Preterismo Parcial, Pós-
milenismo, Preterismo Completo, Idealismo, 
Dispensacionalismo e Pré-milenismo, sempre 
analisando as fontes originais de cada uma delas. 
   Ele propôs a teoria da Escatologia Concreta, 
visando a busca de um consenso na profecia bíblica 
com todas as correntes escatológicas unidas. 
Também propôs o Conceito de História 
Interrompida que pode ser encontrado em seu e-
book intitulado "História Interrompida: O Freio do 
Mal e a Melhora do Mundo". 
   César é amplamente reconhecido como mestre 
em seu campo, sendo um pensador crítico e 
profundo, comprometido em formar novas 
gerações de estudiosos e pensadores da fé cristã. 
Ele escreveu o primeiro Comentário Preterista 
sobre o Apocalipse, além de ser autor do primeiro 
Dicionário de Escatologia do Preterismo e da 
primeira Bíblia de Estudo Preterista Parcial do 
Brasil. 
   Atualmente tem se dedicado à produção de 
material teológico, como livros, folhetos e revistas, 
com o objetivo de divulgar a Boa Nova da Salvação 
em Cristo e apresentar uma visão alternativa e 
equilibrada sobre a escatologia, desafiando a visão 
tradicionalmente pessimista das igrejas. 

7



 

Introdução 
__________ 

 
 
 
   No momento em que escrevo este e-book, o mundo presencia 
diversos conflitos armados. A guerra entre Rússia e Ucrânia segue em 
curso, com estimativas que apontam para centenas de milhares de 
mortes somando ambos os lados. O conflito entre Israel e Palestina 
também continua sem uma solução definitiva. Além desses, há várias 
outras guerras e tensões militares espalhadas pelo mundo, revelando 
que a violência entre nações permanece uma triste realidade da 
humanidade. 
 
   As guerras existem desde os primórdios da história humana. Já no 
relato bíblico da Queda, em Gênesis, percebe-se o surgimento do 
conflito quando Adão atribui à mulher a culpa por ter comido do 
fruto proibido, e Eva, por sua vez, responsabiliza a serpente. Pouco 
tempo depois, a violência se manifesta de forma ainda mais explícita 
quando Caim mata seu irmão Abel, pois, como afirma a Escritura, 
“pertencia ao Maligno e matou seu irmão. E por que o matou? 
Porque as suas obras eram más, e as de seu irmão, justas” (1ª João 
3:12). 
 
   A primeira guerra registrada explicitamente na Bíblia encontra-se 
em Gênesis 14: a guerra dos quatro reis contra cinco reis. De um lado 
estavam Quedorlaomer, rei de Elão, e seus aliados; do outro, os reis 
de cidades como Sodoma, Gomorra, Admá, Zeboim e Zoar. O 
conflito teve início quando esses cinco reis se rebelaram após anos 
pagando tributos. Nesse episódio, Ló, sobrinho de Abraão, é 
capturado, levando Abraão a reunir seus homens, entrar em combate 
e vencer a batalha, libertando Ló. Esse evento é frequentemente 

8



 

considerado a primeira guerra internacional registrada na Bíblia, 
envolvendo coalizões de reis e batalhas organizadas. 
 
   Alguns defendem que, antes desse relato, havia violência, mas não 
guerras propriamente ditas, argumentando que a Bíblia menciona 
apenas conflitos individuais. De fato, antes do dilúvio observa-se uma 
escalada da violência humana, sem descrições diretas de batalhas 
entre povos. Contudo, muitos estudiosos entendem que conflitos 
armados já existiam antes de Gênesis 14, ainda que não tenham sido 
registrados de forma explícita. A partir desse ponto, tanto a Bíblia 
quanto outras literaturas históricas passam a relatar diversas guerras 
até os dias atuais. 
 
   Neste e-book, pretendo apresentar aos leitores reflexões sobre a 
origem das guerras e como elas podem representar o fim de uma 
determinada civilização — ou até mesmo impactar o mundo como 
um todo. Abordarei também a Teologia da Guerra, o propósito das 
guerras sob a ótica Divina e a falácia de se pensar que as duas grandes 
guerras mundiais seriam evidências de que o Reino de Deus não 
estaria avançando e tornando o mundo melhor. Além disso, discutirei 
uma ideia considerada utópica por muitos: a crença de que, antes do 
retorno de Cristo, haverá paz total no mundo, e como isso impactaria 
todas as demais áreas da sociedade. 
 
   Por fim, este e-book mostrará o quanto muitos pastores e mestres 
têm se perdido na interpretação das guerras, enfatizando apenas caos 
e destruição, em vez de permitir que a esperança cristã prevaleça em 
seus ensinamentos.     
 
 
       
 
 

 

9



 

 
Capítulo 1 

A História das Guerras:  
Porque Elas Acontecem? 

__________ 

 
 
 
   Desde o livro de Gênesis, a Bíblia apresenta a guerra como um 
sintoma permanente da condição pecaminosa humana, não como 
algo normal ou desejável. A partir dali, o que vemos é um padrão que 
atravessa toda a história — e que também aparece claramente nos 
registros históricos fora da Bíblia. 

 
   O problema central das guerras nunca foi apenas território ou 
poder, mas o coração humano: orgulho, medo, ambição, desejo de 
domínio e incapacidade de lidar com diferenças. Vimos que em 
Gênesis, a violência nasce logo após a ruptura das relações humanas 
(Caim e Abel), e esse mesmo rompimento continua se repetindo em 
escala coletiva ao longo dos séculos. 

 
   Mesmo com avanços impressionantes em tecnologia, leis, 
diplomacia e direitos humanos, a humanidade não conseguiu eliminar 
a guerra totalmente, apenas mudou suas formas e conseguiu amenizar 
a situação muitas vezes. O que antes eram espadas e exércitos tribais 
hoje são armas de destruição em massa, conflitos ideológicos e 
guerras econômicas. 

 
   À luz das Escrituras, a guerra pode ser compreendida como uma 
obra da carne. A Bíblia ensina que os conflitos não surgem apenas de 

10



 

disputas territoriais ou interesses políticos, mas de desejos 
desordenados que habitam o coração humano. O apóstolo Tiago 
questiona:  
 

   “De onde procedem as guerras e contendas que há entre vós? 
Não procedem dos prazeres que militam na vossa carne?”  
                                                                               - Tiago 4:1  

 
   Esta declaração revela que a raiz dos conflitos está na natureza 
humana corrompida pelo pecado. 
 
   As obras da carne, conforme descritas por Paulo em Gálatas 5:19–
21, incluem inimizades, porfias, iras, discórdias e dissensões — 
elementos que estão diretamente ligados à origem das guerras. 
Quando tais obras dominam indivíduos, líderes e nações, o resultado 
inevitável é o confronto, a violência e a destruição. 
 
   Portanto, a guerra não é fruto da vontade perfeita de Deus, mas da 
rebelião humana contra seus princípios. Ela nasce do orgulho, da 
cobiça, do desejo de domínio e da incapacidade do homem de viver 
segundo a justiça, a misericórdia e o amor ao próximo. Onde o 
Espírito não governa, a carne assume o controle, e a guerra torna-se 
uma consequência natural. 
 
   Essa compreensão não elimina a soberania Divina sobre a história, 
mas esclarece a responsabilidade humana. As guerras revelam o 
estado espiritual da humanidade caída e expõem a urgência da 
redenção, pois somente a transformação do coração pode produzir 
paz verdadeira e duradoura.       
 
     
 
 

11



 

 

Capítulo 2 
As Guerras Nunca Representaram  

o Fim do Mundo 
__________ 

 
 
 

   “Vocês ouvirão falar de guerras e rumores de guerras, mas não 
tenham medo. É necessário que tais coisas aconteçam, mas ainda 
não é o fim”.  
                                                                              - Mateus 24:6 

 
   As guerras podem representar o fim de uma civilização, mas jamais 
poderiam ser a causa do fim do mundo. Embora o texto de Mateus, 
capítulo 24, seja uma profecia sobre o fim da nação judaica no ano 70 
d.C., ele é frequentemente utilizado nas pregações como referência ao 
fim do mundo e à Volta de Jesus. 

 
   Mesmo que se interpretasse esse texto como uma profecia sobre o 
fim do mundo e a Volta de Cristo, o próprio sermão profético de 
Jesus em Mateus 24 deixa claro que “guerras e rumores de guerras” 
não indicam “o fim”. No contexto do capítulo, trata-se de uma 
profecia acerca do fim de Israel, de Jerusalém e da Antiga Aliança, 
com seu templo e seus sacrifícios. É a Volta de Jesus em juízo contra 
aquela nação que o rejeitou. 

 
   Ainda assim, a geração dos primeiros discípulos não deveria se 
alarmar, pois, apesar das muitas guerras que ocorreriam naquele 
período, ainda não era o fim de Jerusalém. E, de fato, muitas guerras 
aconteceram. 

12



 

 
   Sobre esse assunto, o pastor e escritor Jonathan Welton, escreveu 
que “cento e cinquenta páginas do trabalho de Josefo, que contém a 
história desse período [desde a morte de nosso Senhor até a destruição de 
Jerusalém, estão manchadas com sangue]. Para citar algumas coisas em 
particular, por volta de três anos após a morte de Cristo, uma guerra 
irrompeu entre Herodes e Aretas, rei da Arábia Pétrea (em inglês/latim 
Arabia Petraea), na qual o exército do primeiro foi derrotado. Isso foi 
“reino se levantando contra reino”.1 
 
   Muitos, por desconhecerem a interpretação preterista da profecia 
bíblica, não conseguem acreditar que o período da Igreja primitiva foi 
extremamente marcado por conflitos. Os futuristas, por sua vez, 
tendem a pensar que apenas guerras com o alto poder destrutivo da 
modernidade seriam capazes de cumprir as palavras do sermão 
profético de Mateus 24. O teólogo Kenneth L. Gentry Jr. escreveu 
que nas últimas semanas de vida do imperador Nero, as “destrutivas 
guerras civis romanas eclodiram. Em desespero, Nero suicidou-
se quando as forças imperiais, sob a liderança do general Galba, 
estavam prestes a capturá-lo. O império foi lançado em convulsões 
devastadoras em sentido político e social”. 2  E acrescenta o 
comentário do historiador romano Tácito que lamentou esse período 
negro na vida de Roma no século I:  
 

   “A história em que estou entrando é de um período sobejo em 
desastres, terrível em batalhas, destroçado por conflitos civis, 
horrível mesmo na paz. Quatro imperadores caíram sob a espada; 
houve três guerras civis, mais guerras internacionais e, de modo 
geral, as duas coisas ao mesmo tempo. Houve sucesso no leste e 
infortúnio no oeste. O Ilírico foi transtornado, as províncias da 

                                                           
1 Sem Arrebatamento Secreto - Um Guia Otimista para o Fim do Mundo, pg. 46. 
Jonathan Welton. 2ª edição, Outubro de 2019. Site: 
https://www.revistacrista.org/literatura_Sem%20Arrebatamento%20Secreto.htm   
Acessado dia 24/01/2026 
2 O Apocalipse para leigos — você pode entender a profecia bíblica —, pg. 54. Versão 
digital. Kenneth L. Gentry Jr., Th.D. Editora Monergismo.  

13



 

Gália vacilaram, a Bretanha se rendeu e desistiu de imediato. Os 
sármatas e os suevos se levantaram contra nós; os dácios ganharam 
fama pelas derrotas infligidas e sofridas; até os partos quase 
pegaram em armas pelo charlatanismo de um pretenso Nero. 
Ademais, a Itália foi perturbada por desastres nunca vistos ou que 
voltaram após o lapso das eras. Cidades dos litorais férteis e ricos da 
Campânia foram tragadas ou arrasadas; Roma foi devastada por 
conflagrações, pelas quais os santuários mais antigos foram 
consumidos e o próprio Capitólio incendiado pelas mãos dos 
cidadãos. Sítios sagrados foram profanados; houve adultérios nos 
lugares altos. O mar se encheu de exilados, seus penhascos se 
contaminaram com os corpos dos mortos. Em Roma, houve mais 
crueldade medonha”.3 
  

   A guerra civil em Roma abalou os fundamentos do império. Como 
Tácito expressou: 
 

   “Essa foi a condição do Estado romano quando Sérvio Galba, 
eleito cônsul pela segunda vez, e seu colega Tito Vínio iniciaram o 
ano que era para ser o último de Galba e, para o Estado, quase o 
fim (Hist. 1.11)”.4 

 
   O Império Romano não chegou propriamente ao fim; após aquele 
período terrível, acabou por “ressurgir”. Já a cidade de Jerusalém, ao 
contrário, teve um fim definitivo, exatamente como Jesus havia 
profetizado. Consideremos, porém, o ponto de vista dos futuristas, 
que defendem que apenas guerras modernas, dotadas de alto poder 
destrutivo, seriam capazes de cumprir as exigências proféticas do 
Sermão de Mateus 24. 
 
   A revista A Boa Nova – do Mundo de Amanhã -, da Igreja de Deus 
Unida, afirma o seguinte a respeito das guerras: 
 

                                                           
3 Idem nº 2, pg. 54. Citação de Hist. 1.2,3.. 
4 Idem nº 2, pg. 54. 

14



 

   “Jesus Cristo advertiu sobre uma crescente escalada de “guerras e 
rumores de guerras”. Atualmente, estamos vivendo esse tempo. 
Nós ouvimos diariamente sobre o desenvolvimento de armas em 
lugares como a Coréia do Norte e o Irã, nações que atacariam 
muitos outros países caso tivessem o poder de fazê-lo. Mas, depois 
de Seu triste alerta, Jesus acrescentou: “Olhai não vos perturbeis; 
porque forçoso é que assim aconteça; mas ainda não é o fim” 
(Mateus 24:6). 
 
   Isso não significa que todos serão poupados dessa calamidade, 
mas significa que devemos ter confiança em Deus. Embora 
conheçamos o terror existente no mundo de hoje, Jesus nos diz 
para não nos preocuparmos. O fato de sabermos disso é 
reconfortante e mostra que, não importa o que vemos nas 
manchetes, nosso Deus está no controle de tudo. (Fonte: Reuters)”5 

 
   Embora os futuristas fiquem alarmados quando nações anunciam 
seus grandes armamentos e poder bélico, eles mesmos reconhecem 
que “Jesus nos diz para não nos preocuparmos”, pois ainda não é 
fim. Mesmo eles acreditam que as guerras nunca representaram o Fim 
do Mundo. Mas parece que sempre há uma insinuação de que guerras 
representam que o fim virá logo.     
 
 
 
 

 
 
 
 

                                                           
5 A Boa Nova – do Mundo de Amanhã, pg. 30. Julho - Agosto 2017. Site: 
https://portugues.ucg.org/   Acessado dia 29/01/2026 

15



 

 
Capítulo 3 

A Teologia da Guerra 
__________ 

 
 
 

   Embora a Fé Cristã seja fundamentalmente marcada pela rejeição 
da violência, alguns defendem que essa fé condena qualquer forma de 
força física em todas as situações possíveis. Segundo essa 
interpretação, o cristão deve adotar um pacifismo irrestrito, 
considerando toda guerra moralmente errada e todo ato de tirar uma 
vida como pecado, sem exceções. Mas deve ser entendido também 
que o “pacifismo” no Cristianismo é diferente daquele que nos dias 
de hoje “é geralmente associado a uma posição radical contra guerras, 
que é própria do que se chama de movimento hippie. Se a pergunta 
implica pacifismo nesse sentido, a resposta é negativa. A “Paz de 
Cristo” não se confunde com o antimilitarismo dos hippies, assim 
como o amor de Cristo não se confunde com o “free love” da 
liberdade sexual propagada por eles. O próprio Cristo esclareceu isso 
ao distinguir claramente sua paz da paz do mundo, quando disse aos 
seus discípulos: “Deixo-lhes a paz; a minha paz lhes dou. Não a dou 
como o mundo a dá” (Jo 14, 27)”.6 
 
   Contudo, apesar de se apresentarem como movidas pelo amor e 
pela obediência, tais ideias acabam contrariando de forma evidente 
aquilo que Deus revelou nas Escrituras a respeito do uso legítimo da 
força. 

                                                           
6  Teoria e Tradição da Guerra Justa – Do Império Romano ao Estado Islâmico, pg. 9. 
Pedro Erik Carneiro. 1ª edição – novembro de 2016 – CEDET. Vide Editorial. 

16



 

 
   O relato bíblico mostra repetidas ocasiões em que Deus conduziu 
ou autorizou seu povo a entrar em conflitos armados. Um exemplo 
significativo ocorre quando os amalequitas atacaram Israel em 
Refidim. Moisés ordenou que Josué liderasse os homens na batalha, 
enquanto ele permaneceria no monte com a vara de Deus. O 
resultado do combate dependia diretamente da posição de Moisés: 
quando seus braços estavam erguidos, Israel prevalecia; quando se 
abaixavam, os amalequitas ganhavam vantagem. Com a ajuda de Arão 
e Hur, Moisés manteve os braços firmes até o entardecer, e Josué 
obteve a vitória. Em seguida, o Senhor determinou que esse episódio 
fosse registrado e declarou seu juízo definitivo contra Amaleque, 
levando Moisés a erguer um altar ao Senhor (Êxodo 17:8–15). 

 
   Mais adiante, após a morte de Moisés, Deus reafirmou a Josué sua 
promessa de conduzir Israel à terra prometida. O Senhor garantiu que 
estaria com ele, assegurou a conquista do território e prometeu que 
nenhum inimigo seria capaz de resistir ao povo, assim como havia 
ocorrido no tempo de Moisés (Josué 1:1–5). 

 
   As Escrituras também mostram que Deus utilizou guerras como 
instrumento para cumprir seus propósitos soberanos, inclusive em 
situações que não se enquadravam em simples autodefesa. A 
desobediência de Saul ilustra isso claramente: ao poupar o rei Agague, 
contrariou a ordem divina. Como consequência, o profeta Samuel 
executou o juízo que Saul havia negligenciado, matando Agague 
diante do Senhor em Gilgal (1 Samuel 15:33). 

 
   Além disso, quando líderes do povo buscavam a orientação de 
Deus antes de agir militarmente, Ele frequentemente respondia de 
forma direta, concedendo aprovação e instruções precisas. Um 
exemplo é o episódio de Davi em Ziclague. Após a cidade ser 
destruída e suas famílias levadas cativas pelos amalequitas, Davi, 
mesmo profundamente aflito, recorreu ao Senhor. Ao consultá-lo, 
recebeu a ordem de perseguir os inimigos, acompanhada da promessa 

17



 

de sucesso e da recuperação de tudo o que havia sido perdido (1 
Samuel 30:1–8). 
 
   No meio da reunião do povo, o Espírito do Senhor veio sobre 
Jaaziel, levita da linhagem de Asafe, e ele anunciou a palavra de Deus 
ao rei Josafá e a todos os moradores de Judá e Jerusalém. O Senhor 
os chamou a ouvir e os tranquilizou: não deveriam temer nem se 
deixar abater pelo tamanho do exército inimigo, pois aquela guerra 
não lhes pertencia — era do próprio Deus. Eles apenas precisariam 
avançar conforme a orientação divina, permanecer firmes e 
testemunhar a libertação que o Senhor lhes concederia. Não haveria 
necessidade de lutar, pois o Senhor estaria com eles. Diante dessa 
palavra, Josafá e todo o povo se humilharam e adoraram ao Senhor (2 
Crônicas 20:14–18). 

 
   Da mesma forma, Deus falou a Josué antes da investida contra Ai, 
encorajando-o a não ter medo. O Senhor já havia determinado a 
vitória, entregando o rei, a cidade e o povo de Ai em suas mãos. 
Josué deveria agir com estratégia, preparando uma emboscada, 
repetindo o padrão da vitória anterior, agora com permissão para 
tomar os despojos (Josué 8:1–2). 

 
   Essa compreensão está alinhada com o testemunho de Davi, que 
bendiz o Senhor como aquele que o treina para a guerra e o capacita 
para o combate (Salmo 144:1). As Escrituras apresentam Deus como 
um guerreiro poderoso, que atua diretamente na história para derrotar 
seus adversários. 

 
   O Senhor é descrito como um combatente valente, cujo nome é 
exaltado como guerreiro (Êxodo 15:3). Sempre que a arca avançava, 
Moisés clamava para que Deus se levantasse e fizesse seus inimigos 
fugirem (Números 10:35). Os salmos retratam o Senhor cercado por 
incontáveis exércitos celestiais, subindo em triunfo e estabelecendo 
sua morada entre os homens (Salmo 68:17–18). Isaías reforça essa 

18



 

imagem ao afirmar que o Senhor avança com força, levanta o grito de 
guerra e vence todos os seus inimigos (Isaías 42:13). 

 
   Ainda que o Novo Testamento não traga a mesma ênfase sobre 
guerras físicas, isso não indica oposição ao Antigo Testamento. 
Ambos se complementam e revelam uma unidade teológica. No 
Antigo Testamento as guerras eram instrumentos legítimos para os 
justos propósitos de Deus. O Novo Testamento não revoga essa ideia 
e nem propõe uma nova doutrina pacifista. 

 
   A declaração de Jesus em Mateus 5:39, sobre oferecer a outra face, 
costuma ser usada como argumento em favor do pacifismo absoluto. 
Contudo, o contexto demonstra o uso de linguagem 
intencionalmente exagerada, assim como quando Jesus fala sobre 
arrancar o olho ou cortar a mão para evitar o pecado. Ele não propõe 
ações literais, mas ensinos fortes contra o pecado e a vingança 
pessoal. 

 
   Essa interpretação é confirmada pelo próprio exemplo de Jesus, 
que ao ser agredido injustamente questionou o agressor em vez de 
aceitar o abuso passivamente (João 18:19–23). Paulo também reagiu 
verbalmente quando foi ferido ilegalmente, denunciando a injustiça e 
a violação da lei (Atos 23:1–3). Os que sofreram agressões não 
responderam com passividade absoluta, mas denunciaram a injustiça 
da violência que lhes foi imposta. Desse modo, o ensino do Sermão 
do Monte não pode ser entendido como uma ordem para aceitar toda 
forma de injustiça sem qualquer reação. O texto de Mateus 5:39 
refere-se a ofensas de natureza pessoal e não tem como objetivo 
proibir ações como a defesa própria, a pena capital ou o uso da força 
em conflitos armados. Ainda assim, esse versículo costuma ser usado 
para condenar tais práticas, quando sua intenção real é incentivar uma 
postura paciente diante de insultos individuais. A vida cristã de um 
nascido de novo não é marcada pela constante defesa do orgulho 
pessoal. O salvo em Cristo tem a disposição de responder ao mal 
com o bem. Uma atitude equilibrada com paciência contribui para 

19



 

reduzir muitas tensões e conflitos. Esse é o sentido correto do texto, 
que não elimina o uso legítimo da força em contextos de justiça, 
proteção social ou segurança nacional. 

 
   O ministério de João Batista incluiu a pregação do arrependimento 
para o perdão dos pecados em toda a região do rio Jordão (Lucas 
3:3). Quando soldados lhe perguntaram qual deveria ser sua conduta, 
João não condenou o fato de serem militares, apesar de saber que 
participavam de guerras e tiravam vidas. Em vez disso, exortou-os a 
agir com honestidade, evitando extorsões e falsas acusações, e a se 
satisfazerem com seu pagamento (verso 14). Ele alertou contra 
abusos comuns à profissão, mas não classificou o serviço militar 
como imoral. 

 
   Muitos defensores do pacifismo recorrem ao sexto mandamento — 
“Não matarás” — para rejeitar toda forma de guerra. No entanto, 
essa interpretação se apoia numa tradução imprecisa do termo 
hebraico rasah, cujo significado mais exato é “assassinar”. Por isso, 
versões mais fiéis traduzem corretamente o mandamento como “Não 
assassinarás”, evitando generalizações indevidas. 

 
   Assassinato, à luz das Escrituras, é a retirada deliberada da vida 
humana sem justificativa legítima diante de Deus. Essa justificativa 
não é arbitrária, mas fundamentada em princípios bíblicos que podem 
tornar o ato moralmente aceitável ou até obrigatório em 
determinadas circunstâncias. Assim, o assassinato envolve tanto a 
intenção quanto o ato em si. Essa compreensão está em harmonia 
com passagens como Mateus 5:22 e 1 João 3:15, que afirmam que o 
simples propósito injusto de matar já caracteriza alguém como 
assassino perante Deus, ainda que o ato não se concretize. 
 
   Há quem sustente que qualquer morte intencional de um ser 
humano configura homicídio. Contudo, se essa leitura for mantida 
sem considerar o restante da revelação bíblica, ela se torna incoerente, 
pois o próprio texto não estabelece limites claros. Seguindo essa 

20



 

lógica, até a destruição de plantas, microrganismos ou animais para 
alimentação seria condenável. Assim, aqueles que se apegam a uma 
leitura isolada do mandamento acabam se contradizendo, pois vivem 
praticando atos que, segundo seus próprios critérios, seriam 
homicidas. A Bíblia, porém, define o homicídio de forma específica e 
limitada. De acordo com Gênesis 9:2–3, Deus concedeu aos seres 
humanos autoridade para usar os animais como alimento. Portanto, 
tirar a vida de um animal não é assassinato. Mesmo no caso de matar 
o animal de outra pessoa sem autorização, o pecado envolvido seria o 
roubo, não o homicídio. Embora as Escrituras ensinem o cuidado 
responsável com os animais e condenem maus-tratos, elas não 
proíbem seu abate para alimentação. 

 
   A definição bíblica de assassinato aplica-se exclusivamente à morte 
injustificada de seres humanos, criados à imagem de Deus. Por isso, 
Gênesis 9:6 estabelece a pena capital como resposta ao homicídio, 
deixando claro que a execução de uma sentença não constitui 
assassinato. Pelo mesmo princípio, nem toda guerra envolve 
homicídio, uma vez que algumas são legitimadas por mandamento ou 
autorização divina. A interpretação correta das Escrituras exige que 
cada passagem seja compreendida à luz de toda a Bíblia. Textos 
isolados não devem ser usados para sustentar posições 
preconcebidas. Curiosamente, muitos que distorcem o mandamento 
contra o assassinato ignoram outras condenações bíblicas claras, mas 
se colocam como autoridade moral absoluta nessa questão específica, 
revelando incoerência e hipocrisia. 

 
   Antes de sua prisão, Jesus orientou seus discípulos a se prepararem 
para tempos mais difíceis, dizendo que levassem bolsa e alforje e, 
caso não possuíssem espada, vendessem a capa para adquirir uma 
(Lucas 22:35–36). A tentativa de interpretar essa espada como algo 
simbólico não se sustenta, pois os demais objetos mencionados são 
literais. Além disso, não faz sentido vender um bem material para 
adquirir algo puramente figurativo ou uma disposição interior, o que 
enfraquece tais interpretações. 

21



 

 
   Jesus deixou explícito que seus discípulos deveriam se preparar para 
tempos difíceis. Sabendo que em breve não estaria mais fisicamente 
com eles, orientou-os a providenciar meios básicos de sobrevivência 
e proteção, como calçados e espadas. Isso indica que Deus concede 
ao ser humano a permissão de adquirir instrumentos — inclusive 
armas — com o objetivo de preservar a própria vida, ainda que esse 
direito esteja sujeito às normas estabelecidas pelas autoridades civis. 
 
   No episódio de sua prisão, Pedro reagiu impulsivamente e feriu um 
dos homens que participavam da captura de Jesus. Diante disso, Jesus 
interveio imediatamente, ordenando que a violência cessasse e 
restaurando o ferido (Lucas 22:47–51). O evangelho de Mateus 
acrescenta que Jesus disse a Pedro para guardar a espada, alertando 
que aqueles que vivem pela espada acabam sendo destruídos por ela 
(Mateus 26:52). Os pacifistas costumam usar esse episódio como 
prova de que Jesus rejeitava qualquer forma de uso da força. No 
entanto, embora fique claro que Jesus não permitiu resistência 
naquela situação específica, o texto não sustenta a ideia de que Ele 
condenava a autodefesa em todos os contextos. Afinal, foi o próprio 
Jesus quem ordenou que os discípulos comprassem espadas. Quando 
lhe mostraram duas, Ele respondeu: “Basta” (Lucas 22:38). A 
interpretação de que essa resposta indicaria um erro de compreensão 
espiritual por parte dos discípulos não se mantém, pois Jesus falava 
de espadas reais, compradas com dinheiro, e não de uma metáfora 
espiritual. 

 
   A afirmação de que “quem usa a espada, pela espada morrerá” 
possui caráter proverbial e não deve ser entendida como uma 
proibição absoluta do uso da força. Caso Jesus quisesse abolir 
definitivamente o porte ou uso de armas, teria ordenado que os 
discípulos se desfizessem delas, o que não aconteceu. Ele apenas 
exigiu que fossem guardadas naquele momento específico. O 
evangelho de João esclarece o verdadeiro motivo da repreensão a 
Pedro: Jesus precisava cumprir o propósito do Pai, aceitando o 

22



 

sofrimento que lhe estava destinado (João 18:11). Ele já havia 
anunciado que passaria por grandes aflições, e aquela situação exigia 
submissão, não resistência. Sua prisão fazia parte do plano de 
redenção. Ignorar esse contexto é desconsiderar o sacrifício 
voluntário de Cristo em favor da humanidade. 

 
   Outra objeção frequente ao uso da força se baseia no mandamento 
de amar o próximo. Contudo, tanto a definição pacifista de violência 
quanto a de amor não correspondem ao ensino bíblico. A própria 
Escritura explica seus conceitos. O amor não substitui a lei de Deus, 
mas a cumpre. O Antigo Testamento, que trata de punições e 
conflitos, é o mesmo que ordena amar o próximo (Levítico 19:18). 
Não há, portanto, oposição entre lei e amor, nem entre Antigo e 
Novo Testamento. Romanos 13 ensina que o amor se manifesta na 
obediência à lei divina. Amar não significa abolir mandamentos, mas 
praticá-los. Sem a lei, o conceito de amor se torna indefinido e 
facilmente distorcido. Ao longo da história, muitos cometeram graves 
pecados alegando agir por amor, mas isso não reflete o padrão 
bíblico. O Senhor Jesus afirmou que amar a Deus implica obedecer 
aos seus mandamentos (João 14:15). Por meio do Espírito Santo, o 
cristão recebe um novo coração e passa a desejar cumprir a vontade 
divina (Ezequiel 36:26–27). Assim, a Fé Cristã não elimina a lei, mas 
transforma o indivíduo para vivê-la corretamente. Quando a Bíblia 
declara que o amor não pratica o mal contra o próximo, ela também 
afirma que Deus concedeu às autoridades civis o poder da espada 
para punir o malfeitor (Romanos 13:4). Não há contradição nisso. O 
conflito surge apenas quando se impõe ao texto bíblico uma definição 
externa de amor que ignora seu próprio contexto. 

 
   Essa diferença de entendimento gera constantes atritos entre 
cristãos e não cristãos. Muitos utilizam uma noção antibíblica de 
amor para acusar os cristãos de intolerância quando estes denunciam 
o pecado. No entanto, segundo a Bíblia, amar inclui falar a verdade e 
confrontar o erro. Amor não exclui justiça, verdade ou juízo. Se 
alguém exige que os cristãos vivam segundo o mandamento do amor, 

23



 

precisa aceitar que isso envolve obedecer a todo o ensino bíblico, 
inclusive a condenação do pecado. A Escritura afirma que Deus é 
amor, mas também ensina que Ele julga e pune o mal. Portanto, o 
amor bíblico é compatível com justiça e julgamento eterno. 

 
   Por fim, muitos pacifistas não cristãos rejeitam a autoridade das 
Escrituras e adotam ideologias transmitidas pela cultura e pelo 
sistema educacional, acreditando pensar de forma independente. No 
entanto, frequentemente apenas trocam a autoridade de Deus pela de 
professores, movimentos ou ideias dominantes. A verdadeira questão 
não é se alguém se submete a uma autoridade, mas qual autoridade 
escolhe seguir. Ou o ser humano se submete a Deus e alcança a 
mente de Cristo, ou permanece preso a enganos, mesmo acreditando 
ser livre e intelectualmente avançado. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 

24



 

  
Capítulo 4 

O Propósito das Guerras 
__________ 

 
 
 

   Quando falamos de guerras, quase sempre pensamos apenas em 
destruição, sofrimento e injustiça. De fato, a guerra é uma das 
experiências mais duras da história humana. No entanto, tanto a 
Bíblia quanto a história mostram que os conflitos armados não 
acontecem apenas por acaso ou por vontade humana isolada. Há, 
segundo a Fé Cristã, um propósito maior atuando por trás dos 
acontecimentos, mesmo quando esse propósito não é imediatamente 
compreendido. 
 
   No Antigo Testamento, a guerra aparece muitas vezes como um 
instrumento usado por Deus para corrigir, julgar ou disciplinar povos 
e nações. Isso não significa que Deus se agrade da violência, mas que 
Ele governa a história e utiliza até mesmo situações trágicas para 
cumprir Seus desígnios. 

 

Deus como Senhor da História 
 

   Um ponto central das Escrituras Sagradas é que Deus não está 
distante da história humana. Ele não é apenas um observador, mas o 
Senhor dos acontecimentos. O profeta Isaías registra Deus dizendo: 

 

   “Eu formo a luz e crio as trevas; faço a paz e crio o mal; eu, o 
Senhor, faço todas essas coisas”. 
                                                                            - Isaías 45:7 

25



 

 
   Esse texto não significa que Deus seja autor do pecado, mas que 
nada foge ao Seu controle. Até mesmo eventos dolorosos são 
permitidos por Ele com um propósito maior. Na visão bíblica, a 
história não é caótica, mas dirigida. Por isso, as guerras no Antigo 
Testamento não são apresentadas apenas como disputas políticas ou 
territoriais. Elas têm um significado espiritual e moral. Muitas vezes, 
Deus usa uma nação para disciplinar outra que se afastou da justiça, 
da verdade e da obediência. 

 
Israel: Instrumento e Vítima 

 
   Israel é o melhor exemplo dessa dinâmica. Em vários momentos, o 
povo de Israel foi usado por Deus como instrumento de juízo contra 
outras nações. A conquista de Canaã, narrada no livro de Josué, é um 
desses casos. Deus deixa claro que os povos da terra estavam sendo 
julgados por causa de sua corrupção moral e espiritual: 

 
   “Não é por causa da tua justiça que o Senhor teu Deus te dá esta 
boa terra para possuí-la, pois tu és povo de dura cerviz”.  
                                                                  - Deuteronômio 9:6 
 

   Ou seja, Israel não era melhor do que os outros. Deus não agiu por 
favoritismo, mas por justiça. 

 
   No entanto, o mesmo Deus que usou Israel como instrumento 
também permitiu que Israel fosse castigado quando caiu em pecado. 
O reino do Norte foi destruído pelos assírios, e o reino do Sul foi 
levado ao cativeiro pela Babilônia. A Bíblia é clara ao explicar o 
motivo: 

 
   “O Senhor rejeitou toda a descendência de Israel, afligiu-os e os 
entregou nas mãos dos despojadores”. 
                                                                      - 2º Reis 17:20 

26



 

 
   Israel, portanto, experimentou os dois lados da ação de Deus na 
história: foi usado por Deus e também foi vítima da correção de 
Deus. Isso mostra que nenhuma nação está acima do juízo Divino. 

 
A Guerra como Linguagem  

Dura da Correção 
 

   A Bíblia apresenta a guerra como uma linguagem extrema, usada 
quando outras formas de correção foram rejeitadas. Antes de permitir 
a destruição de Jerusalém, Deus enviou profetas durante anos, 
chamando o povo ao arrependimento. Jeremias, por exemplo, 
advertiu repetidas vezes que a desobediência levaria à ruína nacional. 

 
   “Desde cedo vos enviei todos os meus servos, os profetas, mas 
não ouvistes”. 
                                                                           - Jeremias 25:4 
 

   Quando a correção espiritual foi ignorada, veio à correção histórica. 
A guerra, nesse sentido, aparece como consequência do pecado 
coletivo e da recusa em mudar de caminho. 

 
A Visão de Olavo de Carvalho  

sobre Guerra e Geopolítica 
 

   O filósofo brasileiro Olavo de Carvalho dialoga com essa visão ao 
afirmar que a geopolítica não pode ser compreendida apenas em 
termos econômicos ou estratégicos. Para ele, há sempre uma 
dimensão espiritual e moral por trás dos conflitos. 

 

27



 

   Olavo frequentemente dizia que a história não é movida apenas por 
interesses materiais, mas por ideias, crenças e valores. Segundo ele, 
quando uma civilização abandona seus fundamentos morais e 
espirituais, ela se torna frágil e vulnerável. Nesse sentido, a guerra 
surge como consequência de uma crise mais profunda. 

 
   Em diferentes textos e aulas, Olavo afirmou que Deus age na 
história mesmo quando os homens não percebem. Ele defendia que 
guerras podem funcionar como instrumentos de revelação: revelam a 
corrupção de uma sociedade, a decadência moral de uma elite ou a 
falsidade de ideologias dominantes. Embora não romantizasse a 
guerra, ele insistia que ignorar sua dimensão espiritual é um erro 
grave. 

 
   Essa ideia se aproxima muito da visão bíblica: os conflitos não 
surgem do nada, mas são sinais de algo que já está errado há muito 
tempo. 

 
Geopolítica, Pecado e  

Responsabilidade Coletiva 
 

   Quando olhamos para a história mundial, vemos impérios surgindo 
e caindo. A Bíblia interpreta esses movimentos como parte do 
governo soberano de Deus. O livro de Daniel afirma: 

 
   “Ele muda os tempos e as estações; remove reis e estabelece reis”.   
                                                                             - Daniel 2:21 
 

   Nenhuma potência é eterna. Quando uma nação se afasta da 
justiça, da verdade e do respeito à vida, ela começa a se autodestruir. 
A guerra, muitas vezes, é apenas o estágio final de um processo longo 
de decadência. Isso não significa que todas as vítimas sejam culpadas 
individualmente. A Bíblia reconhece o sofrimento dos inocentes. Mas 

28



 

também ensina que existe responsabilidade coletiva. O pecado social, 
quando se acumula, produz consequências históricas. 

 
Conclusão Deste Capítulo 

 
   Falar de guerra à luz das Escrituras Sagradas não é justificar a 
violência, mas reconhecer que o mundo está ferido pelo pecado. 
Deus não cria o mal moral, mas usa até mesmo os desastres humanos 
para cumprir Seus propósitos de justiça, correção e, em última 
instância, redenção. A nação de Israel aprendeu isso da forma mais 
dura possível. A história confirma essa lição repetidas vezes. Como 
Olavo de Carvalho alertava, ignorar a dimensão espiritual da história 
é condenar-se a não entender nada do presente. 

 
   A Bíblia aponta para um futuro em que a guerra deixará de existir 
(veremos sobre isso no Capítulo 6): 

 
   “Ele julgará entre as nações… e converterão as suas espadas em 
relhas de arado”. 
                                                                             - Isaías 2:4 
 

   Até lá, a guerra permanece como um lembrete trágico de que a 
humanidade não pode se afastar de Deus sem pagar um preço. A 
história, a Bíblia e a reflexão filosófica convergem em um mesmo 
aviso: nenhuma nação é invencível, nenhuma civilização é eterna, e 
toda ação humana será, cedo ou tarde, confrontada pela justiça de 
Deus. 
 
 
 

 
 

29



 

 
Capítulo 5 

As Grandes Guerras Mundiais Não Podem 
Colocar em Cheque o Progresso do Reino 

__________ 

 
 
 

   Os que rejeitam o Pós-milenismo geralmente recorrem às guerras 
de grande escala da história moderna para sustentar suas críticas. 
Com frequência, eles associam esses conflitos às declarações de Jesus 
sobre guerras, rumores de guerras, confrontos entre nações e reinos, 
além de fomes e terremotos, entendendo esses sinais como 
indicadores do fim. No entanto, como vimos anteriormente o 
próprio Cristo advertiu que tais acontecimentos não deveriam causar 
pânico, pois fariam parte de um processo e não representariam 
imediatamente o desfecho final (Mateus 24:6–8). 

 
   O que muitas vezes passa despercebido nessa leitura é o limite 
temporal estabelecido pelo próprio Jesus, ao afirmar que aquela 
geração não passaria sem que tudo aquilo se cumprisse (Mateus 
24:34). Considerando que conflitos armados sempre existiram ao 
longo da história humana, torna-se plausível compreender que a 
profecia registrada em Mateus 24 se refere, de forma primária, ao 
contexto vivido pelos primeiros cristãos. 

 
   Naquele período histórico, o Império Romano vivia uma fase de 
relativa estabilidade conhecida como Pax Romana. Essa paz, 
sustentada pelo poder militar romano, garantiu ordem e controle 
sobre grande parte do mundo conhecido. Contudo, registros 

30



 

históricos indicam que essa estabilidade começou a ruir na região de 
Israel pouco antes da destruição de Jerusalém no ano 70 d.C., quando 
a guerra voltou a marcar aquela terra. 

 
   Ao observar o cenário contemporâneo, especialmente às duas 
guerras mundiais do século XX, percebe-se que foram eventos 
excepcionais em escala e impacto. Desde então, apesar de inúmeros 
conflitos regionais, a humanidade não enfrentou novamente guerras 
globais daquela magnitude por mais de setenta anos. Diante disso, 
surge uma reflexão legítima: o choque provocado por essas guerras 
teria levado a humanidade a um novo nível de consciência e 
responsabilidade, evitando a repetição de tragédias semelhantes? 
 
   O autor e especialista no assunto, Steven Pinker, demonstrou em 
seus livros que as nações hoje preferem negociar ao invés de 
guerrearem: 
 

   “Não só as grandes potências pararam de lutar entre si, mas 
também a guerra, no sentido clássico de conflito armado entre 
exércitos uniformizados de dois Estados-nação, parece estar 
obsoleta. Não houve mais de três em qualquer dado ano desde 
1945, nenhuma ocorreu na maioria dos anos desde 1989, e também 
não houve nenhuma desde a invasão do Iraque encabeçada pelos 
americanos em 2003, o período mais longo sem uma guerra entre 
Estados desde o fim da Segunda Guerra Mundial. Hoje 
escaramuças entre exércitos nacionais matam dezenas de pessoas 
em vez das centenas, dos milhares ou dos milhões que morreram 
nas guerras gerais em que Estados-nação se envolveram ao longo 
de toda a história. A Longa Paz certamente vem sendo posta à 
prova desde 2011 — por exemplo, em conflitos entre Armênia e 
Azerbaijão, Rússia e Ucrânia e as duas Coréias —, porém, em cada 
caso, os beligerantes recuaram em vez de partir para a guerra total. 
Obviamente, isso não significa que é impossível um conflito 
intensificar-se até se transformar em uma grande guerra, apenas que 

31



 

uma situação dessas é considerada extraordinária, algo que os países 
tentam evitar a (quase) todo custo”.7 

 
   Geralmente lembramos apenas da destruição causada pelas bombas 
atômicas em Hiroshima e Nagasaki, mas esquecemos de que, por 
causa desse poder devastador, as nações evitam guerras nucleares. 
Segundo especialistas, isso impediu muitos conflitos desse tipo e 
salvou milhões de vidas em todo o mundo. 
 
   Sobre este assunto o autor Steven Pinker acrescenta: 
 

   “...fato fundamental da era nuclear é que nenhuma arma atômica 
foi usada desde Nagasaki. Se os ponteiros de um relógio apontam 
para poucos minutos antes da meia-noite há 72 anos, algo está 
errado com esse mecanismo. O mundo talvez tenha sido 
abençoado com uma milagrosa temporada de sorte — ninguém 
jamais saberá —, mas antes de nos resignarmos a essa conclusão 
cientificamente depreciável devemos pelo menos considerar a 
possibilidade de que as características sistemáticas dos mecanismos 
internacionais existentes tenham funcionado contra o uso dessas 
armas”.8 

 
   Apesar disso, os crentes pessimistas criticam o Pós-milenismo e 
dizem que a Era Dourada de paz está muito longe de acontecer — 
caso essa visão escatológica seja verdadeira. Mas eles vivem apenas do 
que veem, em vez de viverem pela fé. E, já que vivem pelo que veem, 
pelo menos poderiam, junto com Steven Pinker, prestar atenção ao 
fato de que “logo depois que as bombas atômicas foram jogadas no 
Japão” [...] os Estados Unidos e a União Soviética iniciaram uma 
corrida armamentista nuclear, [e] uma nova forma de pessimismo 
histórico criou raízes”. 9  Tal pessimismo acabou também criando 

                                                           
7 O Novo Iluminismo – Em defesa da razão, da ciência e do humanismo, pg. 199. 
Steven Pinker. Companhia das Letras. 
8 Idem nº 7, pág. 388. 
9 Idem nº 7, pág. 384. 

32



 

raízes entre os cristãos que dizem confiar nos planos de Deus. E, 
assim, como acontece com muitos cristãos e pregadores, Pinker nos 
diz que “os céticos podem não se impressionar com uma forma de 
progresso que ainda deixa o mundo com 10 200 ogivas atômicas, 
pois, como o adesivo de carro dos anos 1980 ressaltava, uma bomba 
nuclear pode arruinar o seu dia por completo. Mas, com menos 54 
mil bombas nucleares no planeta do que em 1986, há muito menos 
chance de acidentes que possam arruinar o dia das pessoas, e 
estabeleceu-se um precedente para o desarmamento contínuo”.10 
 
   Pinker acrescenta que “muitos se recusam a acreditar até que o 
progresso em direção à paz, ainda que espasmódico, pode ser 
possível. Asseveram que a natureza humana inclui um impulso 
insaciável de conquista”.11  
 
   Infelizmente, muitas lideranças evangélicas desconhecem os dados 
mencionados sobre as guerras. Ignoram o quanto a paz pode ser uma 
realidade possível porque não creem plenamente no poder de Cristo. 
Essas lideranças acabam se tornando as maiores perdedoras ao longo 
do tempo, pois pregam o caos e a miséria, alimentando a expectativa 
de uma Volta de Jesus que ocorreria em meio à desordem e ao 
colapso do mundo. 
 
   Esses pregadores do caos oprimem a Igreja de Cristo ao mantê-la 
sob constante ameaça do fim do mundo, substituindo a esperança do 
Reino pela ansiedade e pelo medo. 
 
   Entre esses pregadores do caos, cito a afirmação pessimista do 
reverendo Augustus Nicodemus Lopes a respeito do progresso do 
Reino de Deus conforme ensinado no Pós-milenismo: 
 
 

                                                           
10 Idem nº 7, pág. 395. 
11 Idem nº 7, pág. 209. 

33



 

   “O problema com o Pós-milenismo é que são várias coisas. 
Primeiro, o curso da história. Toda vez que o Pós-milenismo era 
popular veio uma guerra mundial e os pós-milenistas acabaram. 
Você vê antes da Primeira Guerra Mundial que o Pós-milenismo 
era a posição dominante entre os reformados. Depois da Primeira 
Guerra Mundial, se tornou a minoria. Começou a crescer de novo e 
veio a Segunda Guerra Mundial, caiu de novo. 
 
    [É] porque a história está contra o Pós-milenismo [...], [no] 
Cristianismo por mais que a gente evangelize, por mais que a Igreja 
venha crescendo e pregando, hoje nos 6 bilhões de pessoas que 
existem no mundo, nem metade se considera cristã. Então pode 
levar ainda muito [...] [apenas] 2,7 bilhões se consideram cristãos. 
  
   Então, se o Pós-milenismo está correto, a Vinda de Cristo vai 
demorar muito ainda e a gente tem muita coisa pra fazer”.12 

 
   Esse pastor, embora respeitado, desconhece profundamente o Pós-
milenismo e suas implicações para o crescimento e o progresso do 
Reino de Deus. Enquanto isso, o povo evangélico permanece refém 
de falsas predições e especulações acumuladas ao longo de dois mil 
anos da história da Igreja, produzidas por diversas correntes 
escatológicas. 
 
   O Dispensacionalismo, o Amilenismo, o Historicismo e o Pré-
milenismo são posições marcadamente pessimistas, que até o 
momento têm causado verdadeiros embaraços ao testemunho cristão. 
O grande problema é que os defensores dessas correntes 
escatológicas continuam ignorando seus equívocos e passam a 
cometer novos erros à medida que o cenário mundial se transforma. 
 

                                                           
12 Perguntas #4 - Sobre o pós-milenismo. Site: 
https://www.youtube.com/watch?v=Aut2rdBAnDk&t=286s 
Acessado dia 08/01/202 

34



 

   Por isto, é lamentável constatar o quanto muitos evangélicos estão 
mergulhados em um pessimismo extremo, que os impede de enxergar 
a realidade do mundo. Um exemplo disso pode ser visto no teólogo 
dispensacionalista Paul N. Benware que, ao se posicionar contra o 
Pós-milenismo, escreveu: 
 

   “...a ideia de que o mundo está cada vez melhor não parece se 
alinhar com a realidade. Ao contrário, a evidência aponta para o 
mundo que se torna cada vez mais maligno”.13 
    

   Como era de se esperar, outro autor dispensacionalista também 
compartilhou seu pessimismo:  
 

   “Não, eu não acredito ser possível melhorar este mundo por uma 
razão muito simples: Deus não acredita ser possível melhorar 
este mundo. Quando falamos de conversão, falamos de algo que 
vai muito além das circunstâncias, do aqui e agora. Neste sentido é 
muito interessante olhar o panorama bíblico do alto, ter um olhar 
de Deus. Aí você descobre que Deus já testou a humanidade 
de diversas maneiras até desistir de esperar alguma coisa do 
homem”.14 

     - o grifo é meu. 
 
   O Deus que esses autores pessimistas creem é da estatura do 
homem, pois é um “Deus [que] não acredita ser possível melhorar 
este mundo”, desiste de “esperar alguma coisa do homem”, ou 
depende da “evidência [que] aponta para o mundo que se torna cada 
vez mais maligno”. Em outras palavras, o Deus Todo-poderoso é 
frágil, limitado e depende do homem para que Seus planos sejam 

                                                           
13 Pós-milenarismo para Leigos – Você pode entender a Profecia Bíblica, pg. 82. 
Kenneth L. Gentry Jr. Editora Monergismo. © 2008, publicada por Edições Vida Nova, 
salvo indicação em contrário. 
14 Você acredita que é possível melhorar este mundo? Por Mario Persona. Site: 
https://www.respondi.com.br/2005/07/voc-acredita-que-possvel-melhorar-este.html 
Acessado dia 13/01/2023 

35



 

cumpridos. Muitos desses pessimistas, talvez, precisem se converter 
para que como Jó possam dizer: 

 
   “Então Jó respondeu ao Senhor: Sei que podes fazer todas as 
coisas; nenhum dos teus planos pode ser frustrado”.  
                                                                               - Jó 42:1-2 

    
   Mas o que podemos esperar de nossos líderes religiosos? Já ouvi 
alguns afirmarem que a Grande Comissão, dada por Jesus à Igreja em 
Mateus 28:18–20, fracassou. Como se não bastasse o fracasso do 
povo de Israel em tornar conhecidas as grandezas de Deus entre 
todas as nações, agora também a Igreja — o Corpo de Cristo — 
estaria destinada ao fracasso? 
 
   Enquanto Deus afirma que “o meu justo viverá pela fé” (Hebreus 
10:38–39), muitos pastores, ao observarem os ventos das guerras, 
terremotos, pestes e violências, parecem acreditar firmemente que 
Deus não fará nada, colocando assim em xeque o progresso do Reino 
de Deus. Eles simplesmente não conseguem perceber que muitos 
conflitos e guerras podem ser instrumentos das mãos de Deus 
ajustando o curso da história, pois Cristo “julgará entre as nações e 
resolverá contendas de muitos povos” (Isaías 2:4). 
 
   Embora o reverendo Augustus Nicodemus Lopes e outros vejam o 
aparente fracasso do Pós-milenismo, em razão de ele ter sido 
abandonado por muitos crentes após as duas grandes guerras 
mundiais, o fato é que inúmeras obras pós-milenaristas foram escritas 
justamente naquele período de profundo pessimismo. E, como a 
esperança não morre, o Pós-milenismo — com sua poderosa 
mensagem do Reino de Deus em desenvolvimento — tem sido 
notoriamente defendido por diversos teólogos e pensadores cristãos. 

 
 

36



 

 
Capítulo 6 

Haverá Ausência Total de Guerras Antes 
do Retorno do Senhor Jesus 

__________ 

 
 
 

   “Ele julgará entre as nações e resolverá contendas de muitos 
povos. Eles farão de suas espadas arados, e de suas lanças foices. 
Uma nação não mais pegará em armas para atacar outra nação, elas 
jamais tornarão a preparar-se para a guerra”.  

- Isaías 2:4 
 
   Por causa de uma escatologia muito ruim e pessimista, muitos 
perderam a profundidade desse texto de Isaías. Frequentemente, 
interpreta-se que a ausência total de guerras se dará quando Jesus 
voltar e implantar abruptamente o Seu Reino neste mundo. Pastores, 
teólogos, professores de teologia e membros das igrejas em geral não 
creem que seja possível implantar o período de paz descrito em Isaías 
sem que isso ocorra de forma abrupta e súbita. Como observei 
anteriormente, eles simplesmente não conseguem ter fé na possível 
melhora do mundo, principalmente quando olham para o estado atual 
das coisas. Quando se pensa na implantação da paz total a longo 
prazo, conforme o Reino cresce e o Evangelho conquista as nações, 
eu não sei por que cargas d’água esses crentes sempre pensam que 
essa paz seria implantada por intermédio do potencial humano. O 
mesmo poder de Deus que poderia intervir de forma abrupta na 
Terra é o mesmo que pode implantar a paz a longo prazo. 
 

37



 

   Mas só nos restam uma de duas alternativas: 
 

1) A paz total virá quando Jesus voltar e estabelecer Seu Reino 
(como a maioria dos crentes sugere); 

 
2) A paz está sendo implantada progressivamente desde os tempos 

de Cristo e atingirá seu ápice quando todas as nações se 
converterem ao Senhor antes de Sua volta. 

 
   Daqui em diante, vou demonstrar biblicamente que a segunda 
alternativa é a correta. Para começar, voltemos nossa atenção a Isaías 
2, desde o início do capítulo. O texto diz: 

 
   “Foi isto que Isaías, filho de Amoz, viu a respeito de Judá e de 
Jerusalém: Nos últimos dias o monte do templo do Senhor será 
estabelecido como o principal; será elevado acima das colinas, e 
todas as nações correrão para ele”. 
                                                                              — Isaías 2:1–2 
 

   Aqueles que defendem que a paz total só virá quando Jesus voltar 
para estabelecer Seu Reino costumam recorrer à expressão “últimos 
dias” como prova de que essa paz não acontecerá antes da Segunda 
Vinda de Cristo. Contudo, o equívoco dessa interpretação está no 
fato de que a expressão “últimos dias” não diz respeito ao fim da 
história humana, pouco antes da Volta de Cristo.  
 
 
   A frase “últimos dias” deve ser entendida em dois ângulos: 
 

1) Os últimos dias é uma referência ao fim de Israel antes do castigo, 
exílio; 
 

2) Os últimos dias é todo o período da história desde o nascimento de 
Cristo até a Sua Segunda Vinda.   

 

38



 

Os Últimos Dias como Referência  
ao Fim de Israel 

 
   Em diversas passagens das Escrituras, a expressão hebraica 
tradicionalmente traduzida como “últimos dias” não carrega, 
necessariamente, um significado escatológico. Na maioria dos casos, 
ela aponta apenas para um tempo posterior, podendo ser entendida 
como “no futuro”, “mais tarde” ou “nos dias vindouros”. Conforme 
observam alguns estudiosos, o hebraico do Antigo Testamento não 
dispõe de um termo específico para designar o futuro ou um futuro 
remoto. A expressão “nos últimos dias” deve ser interpretada não em 
chave escatológica, mas simplesmente como uma referência genérica 
ao futuro. No Antigo Testamento, encontram-se alusões tanto aos 
“dias passados” (Deuteronômio 4:32), que remetem ao passado, 
quanto aos “dias futuros” (Deuteronômio 4:30), os quais expressam a 
expectativa dos acontecimentos que ainda haveriam de se cumprir. 
Essa compreensão é reforçada quando Moisés descreve os eventos 
que ocorreriam após a sua morte:  
 

   “Porque eu sei que depois da minha morte certamente vos 
corrompereis, e vos desviareis do caminho que vos ordenei; então 
este mal vos alcançará nos últimos dias, quando fizerdes mal aos 
olhos do Senhor, para o provocar à ira com a obra das vossas 
mãos”. 
                                       - Deuteronômio 31:29 – o grifo é meu. 

 
   Ao afirmar aos israelitas que o “mal vos alcançará nos últimos 
dias”, Moisés não tinha em vista um futuro longínquo, situado 
milhares de anos à frente, nem pretendia anunciar eventos 
pertencentes a um tempo remoto como muitos pensam. No contexto 
do livro de Deuteronômio, a expressão “últimos dias” aponta para 
um período histórico concreto e bem definido, identificado com a era 
dos juízes. Essa interpretação é confirmada pelo testemunho bíblico 
que descreve a condição espiritual de Israel após a morte de Josué: 

39



 

 
   “Por isso a ira do Senhor se acendeu contra Israel, e disse: 
Porquanto este povo transgrediu a minha aliança, que tinha 
ordenado a seus pais, e não deram ouvidos à minha voz, Tampouco 
desapossarei mais de diante deles a nenhuma das nações, que Josué 
deixou, quando morreu...”. 
                                                                      - Juízes 2:20-21 

   
   O sonho de Nabucodonosor, interpretado pelo profeta Daniel, 
revela os acontecimentos que se desenrolariam nos “últimos dias” 
(Daniel 2:28). A profecia apresentada em Daniel, capítulo 2, 
encontrou seu cumprimento histórico no período subsequente ao 
domínio babilônico, isto é, no término do império da Babilônia, 
quando este foi conquistado pelos medos e persas, culminando na 
morte de Belsazar (Daniel 5:25–31). Em seguida, os medos e persas 
foram derrotados pelos gregos, e posteriormente os gregos foram 
vencidos por Roma. À época do ministério de Jesus, o Império 
Romano exercia supremacia política, correspondendo ao quarto reino 
descrito no sonho de Nabucodonosor (Daniel 2:40–43). Assim, não 
há fundamento exegético para projetar essa profecia quase dois mil 
anos além da chamada era da Igreja, ignorando a sequência histórica 
claramente delineada no sonho.  
 
   Outro exemplo encontramos em Jeremias 48:47, onde o Senhor 
prometeu “restaurar a sorte de Moabe nos últimos dias”. Para Elão é 
feita uma promessa semelhante: 
 

   “Acontecerá, porém, nos últimos dias, que farei voltar os cativos 
de Elão, diz o Senhor”. 
                                                                            - Jeremias 49:39 

 
   O cumprimento desta última profecia aconteceu nos tempos do 
Novo Testamento, o tempo que Joel profetizou que seria os “últimos 
dias” (Joel 2: 28–32). No dia de Pentecostes o apóstolo Pedro 

40



 

explicou que o que estava acontecendo era o auge da Antiga Aliança, 
também chamados “os últimos dias”: 
 

   “Mas isto é o que foi dito pelo profeta Joel: E nos últimos dias 
acontecerá, diz Deus, Que do meu Espírito derramarei sobre toda a 
carne; E os vossos filhos e as vossas filhas profetizarão, Os vossos 
jovens terão visões, E os vossos velhos sonharão sonhos...”. 
                                                                              - Atos 2:16-17 

 
   Veja abaixo uma tabela interessante sobre o uso da frase “últimos 
dias” e seu cumprimento dentro da própria Bíblia:  
  

 
 
   E não somente Pedro disse que estava vivendo nos últimos dias, 
mas todo o Novo Testamento repete essa verdade.  
 
   O escritor da epístola aos Hebreus compreendia seu próprio tempo 
como pertencente aos chamados “últimos dias”, conforme declara ao 
afirmar: 
 

   “Havendo Deus antigamente falado muitas vezes, e de muitas 
maneiras, aos pais, pelos profetas, a nós falou-nos nestes últimos 
dias pelo Filho...”. 
                                                       - Hebreus 1:1 – o grifo é meu. 

41



 

 
   No período dos apóstolos, a expressão “últimos dias” não apontava 
para um futuro distante, mas para a fase final da Antiga Aliança, que 
estava chegando ao seu término (cf. 1ª Coríntios 10:11). As bênçãos 
características desse tempo não ficaram restritas a um único povo, 
mas alcançaram homens e mulheres de várias regiões e origens, como 
registrado no evento de Pentecostes: 
 

   “Partos e medos, elamitas e os que habitam na Mesopotâmia, 
Judéia, Capadócia, Ponto e Asia, e Frígia e Panfília, Egito e partes 
da Líbia, junto a Cirene, e forasteiros romanos, tanto judeus como 
prosélitos, Cretenses e árabes, todos nós temos ouvido em nossas 
próprias línguas falar das grandezas de Deus”. 
                                                                            - Atos 2:9-11 

 
   Além desses grupos, o texto bíblico afirma que havia ali “judeus, 
homens religiosos, de todas as nações que estão debaixo do céu” 
(Atos 2:5). Com base nessas informações, pode-se afirmar que 
pessoas provenientes de povos como Moabe e Elão estiveram 
presentes, ouviram a mensagem do evangelho e receberam a Jesus 
Cristo no dia de Pentecostes.    
 
   Os próprios futuristas de linha dispensacionalista nem sempre 
interpretam a frase “últimos dias” como se referindo a eventos de um 
futuro distante no fim do mundo. O famoso escritor 
dispensacionalista Thomas Ice, escreveu: 
 

   “Às vezes, os cristãos leem na Bíblia sobre os “últimos dias” ou 
“fim dos tempos”, e tendem a pensar que todas essas frases, o 
tempo todo, seriam a mesma coisa. Este não é o caso, assim como 
em nossas próprias vidas, existem muitos finais: existe o final do dia 
de trabalho, o final do dia de acordo com o relógio, o final de 
semana, etc. Só porque a palavra “final” é usada não significa que 
sempre se refere ao mesmo tempo. 
 

42



 

   A palavra “fim” é restrita e definida com precisão quando é 
modificada por “dia”, “semana”, “ano” etc. etc. Assim está na 
Bíblia o “fim dos tempos” podendo se referir ao fim da era da igreja 
ou para outros momentos”.15 

 
   Outro futurista chamado Joel Rosenberg mostra semelhante 
interpretação usando a frase “últimos dias” de Ezequiel 38 e 39: 
 

   “É importante observar que o termo hebraico traduzido como 
“os últimos dias” também podem ser traduzidos como “no futuro 
distante” (NLT) ou “nos próximos dias” (NIV)”.16  

 
   A expressão “últimos dias” não deve ser compreendida, por 
definição, como uma referência obrigatória a um futuro distante 
associado ao fim do mundo. Em Provérbios 31:25, por exemplo, 
lemos que a mulher virtuosa “sorri no futuro”. No entanto, a 
tradução literal da expressão hebraica ali utilizada seria “nos últimos 
dias”. O próprio contexto do provérbio deixa evidente que essa 
expressão não aponta para o fim da história humana, mas para 
acontecimentos futuros dentro do curso normal da vida. 
 
   Por essa razão, os tradutores, com sensibilidade ao contexto, optam 
por verter a expressão como “no futuro” ou “coisas por vir”. A 
palavra hebraica empregada por Salomão em Provérbios 31:25 é 
acharown, termo muito próximo daquele usado em Ezequiel 38:16, 
achariyth. No texto de Ezequiel, a intenção do profeta não era 
descrever eventos dos últimos dias da humanidade, mas 
acontecimentos que se dariam no seu próprio futuro histórico. 
 

 
 

                                                           
15 Thomas Ice, “Are We Living in the Biblical ‘Last Days’?,” National Liberty Journal 
(September 2006), 4. 
16 Rosenberg, Epicenter, 252. 

43



 

Os “Últimos Dias” como Todo o Período Depois  
do Nascimento de Cristo até o Fim 

 
   No tópico anterior, vimos que o uso da expressão “últimos dias” 
no Novo Testamento indica claramente que os primeiros cristãos 
compreendiam estar vivendo os “últimos dias” da Era Judaica, e não 
o fim do mundo. A destruição de Jerusalém, no ano 70 d.C., 
assinalou o encerramento definitivo do sistema do templo, dos 
sacrifícios e da antiga ordem nacional judaica. 
 
   Entretanto, o significado da expressão “últimos dias” não se limita 
exclusivamente à Era Judaica. Após o nascimento de Jesus Cristo, 
essa expressão passa a assumir um alcance mais amplo nas Escrituras. 
De acordo com a revelação bíblica, todo o período da Igreja — desde 
a primeira Vinda de Cristo até a Segunda Vinda — é descrito como 
os “últimos tempos” ou “últimos dias”. Essa compreensão é 
claramente apresentada em uma profecia das Escrituras, conforme 
declara o profeta Isaías. Observe atentamente as palavras destacadas: 

 
   “Mas para a terra que estava aflita não continuará a obscuridade. 
Deus, nos PRIMEIROS TEMPOS, tornou desprezível a terra de 
Zebulom e a terra de Naftali; mas, nos ÚLTIMOS, tornará 
glorioso o caminho do mar, além do Jordão, Galiléia dos gentios. 
 
   O povo que andava em trevas viu grande luz, e aos que viviam na 
região da sombra da morte, resplandeceu-lhes a luz. 
 
   Porque um menino nos nasceu, um filho se nos deu; o governo 
está sobre os seus ombros; e o seu nome será: Maravilhoso 
Conselheiro, Deus Forte, Pai da Eternidade, Príncipe da Paz; para 
que se aumente o seu governo, e venha paz sem fim sobre o trono 
de Davi e sobre o seu reino, para o estabelecer e o firmar mediante 
o juízo e a justiça, desde agora e para sempre. O zelo do SENHOR 
dos Exércitos fará isto”. 
                                                  - Isaías 9.1-2,6-7 – o grifo é meu. 

44



 

 
   O Evangelho de Mateus mostra o cumprimento dessa profecia: 

 
   “...e, deixando Nazaré, foi morar em Cafarnaum, situada à 
beira-mar, nos confins de Zebulom e Naftali; para que se 
cumprisse o que fora dito por intermédio do profeta Isaías: 
Terra de Zebulom, terra de Naftali, caminho do mar, além do 
Jordão, Galiléia dos gentios! 
 
   O povo que jazia em trevas viu grande luz, e aos que viviam 
na região e sombra da morte resplandeceu-lhes a luz. Daí por 
diante, passou Jesus a pregar e a dizer: Arrependei-vos, porque 
está próximo o reino dos céus”. 
                                                                - Mateus 4:13-17 

 
    Por inferência entendemos que quando Isaías usa os termos 
“primeiros tempos” e “últimos” “tempos”, a premissa é que toda a 
história da humanidade está centralizada na Pessoa de Jesus Cristo.  
 
   Quando Isaías menciona os “primeiros tempos”, ele está se 
referindo a toda a história que precede a primeira Vinda de Jesus 
Cristo. Por outro lado, ao falar dos “últimos tempos”, o profeta se 
refere a toda a história que se estende desde a primeira Vinda de 
Cristo até a sua Volta. Por isso, não se deve interpretar 
automaticamente que passagens sobre os últimos tempos ou últimos 
dias tratam apenas dos momentos imediatamente anteriores à 
Segunda Vinda. 
 
   Muitos acreditam que “últimos dias” indique os últimos instantes 
da história porque a palavra “dias” sugere um período curto. 
Entretanto, a própria Bíblia mostra que essa expressão pode designar 
longos períodos de tempo, inclusive de séculos. Um exemplo claro 
está em Gênesis: “E foram todos os dias que Adão viveu novecentos 
e trinta anos, e morreu” (Gênesis 5:5). 
 

45



 

   Todos os personagens da genealogia de Gênesis 5 viveram por 
séculos, e a palavra hebraica yom, traduzida como “dias”, é usada 
justamente para indicar períodos prolongados, não apenas dias literais 
ou breves.  

 
O Monte da Casa do Senhor 

 
   Uma vez definido que os “últimos dias” não se referem aos 
momentos finais da história ou ao fim do mundo, mas sim ao 
período dos últimos dias da Era Judaica e, de forma mais ampla, ao 
tempo que se estende desde o nascimento de Cristo até o Seu 
retorno, podemos agora voltar nossa atenção para a profecia de 
Isaías, capítulo 2. Isaías 2:2 diz: 
 

   “Nos últimos dias, acontecerá que o monte da Casa do Senhor 
será estabelecido no cimo dos montes e se elevará sobre os 
outeiros, e para ele afluirão todos os povos”.   
                                                                                   - Isaías 2:2  

 
      O “monte da Casa do Senhor [que] será estabelecido no cimo dos 
montes, visível acima de tudo” é o Monte Sião, a Nova Jerusalém. E 
isso ocorre no período chamado de “últimos dias”, ou seja, o tempo 
após o nascimento de Cristo. Mas seria a Nova Jerusalém, o Sião 
celestial, já presente entre nós? Sim. Essas verdades, que muitos 
pensam só se manifestarem após a Segunda Vinda de Cristo, já são 
uma realidade no tempo da Igreja, desde o primeiro século. 

 
   O escritor de Hebreus confirma isso ao declarar: 

 
   “Mas tendes chegado ao monte Sião e à cidade do Deus vivo, a 
Jerusalém celestial, e a incontáveis hostes de anjos, e à universal 
assembleia e igreja dos primogênitos arrolados nos céus, e a Deus, 
o Juiz de todos, e aos espíritos dos justos aperfeiçoados, e a Jesus, o 

46



 

Mediador da nova aliança, e ao sangue da aspersão que fala coisas 
superiores ao que fala o próprio Abel”. 
                                                               – Hebreus 12:22-24 
 

   Quando o autor de Hebreus diz “tendes chegado” aos seus 
primeiros leitores, ele deixa claro que os cristãos já participam da 
realidade da Nova Jerusalém, que desceu do Céu e se manifesta 
espiritualmente entre o povo de Deus.  
 
   A profecia de Isaías 2 diz também que para essa cidade “afluirão 
todos os povos”. Isto é o resultado da pregação do Evangelho a 
todas as nações. E o resultado é: 
 

   “Irão muitas nações e dirão: Vinde, e subamos ao monte do 
Senhor e à casa do Deus de Jacó, para que nos ensine os seus 
caminhos, e andemos pelas suas veredas; porque de Sião sairá a lei, 
e a palavra do Senhor, de Jerusalém”.   
                                                                                  - Isaías 2:3     

 
   Uma interpretação literalista desse texto poderia afirmar que “Sião” 
e “Jerusalém” estão localizados no Oriente Médio e que de lá “sairá a 
lei”. No entanto, o Sião de onde a lei realmente emana já está 
estabelecido em uma realidade muito mais ampla e internacional. A 
Igreja, espalhada por todo o mundo, é o verdadeiro canal da pregação 
e da autoridade do Senhor. A Nova Jerusalém, que representa a 
Igreja, mantém suas portas abertas dia e noite, estendendo-se em 
todos os pontos cardeais, acolhendo todos os povos. 
 
   No Antigo Testamento, os israelitas foram escolhidos por Deus 
para conquistar a Terra Prometida, não apenas como posse territorial, 
mas como parte de um propósito maior: serem um reino santo e 
sacerdócio para servir a Deus e manifestar Sua glória ao mundo. 
Deus disse a Israel: 

 

   “Vós me sereis um reino de sacerdotes e nação santa”. 
                                                                   - Êxodo 19:6 

47



 

 
   Essa vocação não era apenas para proteger a terra, mas para ser um 
exemplo espiritual, irradiando luz e conhecimento de Deus para todas 
as nações. Como Isaías profetizou sobre o alcance universal dessa 
missão: 

 
   “Eu farei de ti luz para os gentios, para que a minha salvação 
alcance até os confins da terra”.  
                                                                               - Isaías 49:6 
 

   Portanto, Israel foi designado para conquistar e habitar a Terra 
Prometida, mas sobretudo para ser canal de bênção e conhecimento 
de Deus, demonstrando ao mundo o caráter santo e salvador de Javé. 
 
   Produzindo os frutos que Israel não produziu, de maneira análoga, 
os cristãos agora estão ocupando o mundo gentio, cumprindo o papel 
espiritual que outrora era de Israel. Assim como Israel foi chamado 
para ser luz para as nações, a Igreja hoje leva essa luz ao mundo 
inteiro, obedecendo à Grande Comissão de Jesus: 

 
   “Portanto ide, fazei discípulos de todas as nações, 
batizando-os em nome do Pai, e do Filho, e do Espírito 
Santo; ensinando-os a guardar todas as coisas que eu vos 
tenho ordenado”. 
                                                          -  Mateus 28:19-20 

 
   Dessa forma, a Igreja se torna o novo reino e sacerdócio santo, 
recebendo essa designação nas Escrituras: 

 
   “Mas vós sois geração eleita, sacerdócio real, nação santa, povo 
adquirido por Deus, para que anuncieis as virtudes daquele que vos 
chamou das trevas para a sua maravilhosa luz”. 
                                                                         - 1ª Pedro 2:9 
 

48



 

   Portanto, a Igreja não está limitada a uma terra geográfica, como 
Israel, mas é espalhada por todos os povos, cumprindo a missão de 
Deus de levar Sua luz e salvação a toda a humanidade, tornando-se o 
canal da presença e do reino de Deus no mundo. 

 
Um Cumprimento Progressivo  

Antes da Paz Total 
 

   Enquanto a Igreja cumpre a Grande Comissão, pregando e 
discipulando as nações, mais e mais pessoas, ao longo destes últimos 
dias, são acrescentadas à Igreja. Como descrito na parábola da 
semente de mostarda, o Reino cresce de forma progressiva e discreta: 

 
   “Qual é, pois, o Reino de Deus? É como um grão de mostarda 
que um homem tomou e lançou no seu campo; este, embora seja a 
menor de todas as sementes, cresce e se torna a maior de todas as 
hortaliças, e faz galhos, de sorte que as aves do céu podem pousar à 
sua sombra”. 
                                                                    – Mateus 13:31-32 
 

   Na parábola do fermento, vemos novamente o crescimento gradual 
e transformador do Reino: 

 
   “O Reino dos céus é semelhante ao fermento que uma mulher 
tomou e misturou em três medidas de farinha, até que toda a massa 
ficou levedada”. 
                                                                              – Mateus 13:33 
 

   Assim, o Reino de Deus avança silenciosa e continuamente, 
ocupando e transformando o mundo. Essa imagem progressiva de 
expansão é também ilustrada no livro de Daniel. 

 
   Em Daniel 2:44, lemos: 

 

49



 

    “E, nos dias desses reis, o Deus do céu levantará um reino que 
jamais será destruído, e este reino não passará a outro povo; 
esmiuçará e consumirá todos estes reinos, mas ele mesmo subsistirá 
para sempre”. 
 

   O contexto imediato (Daniel 2:34-35) mostra que este Reino é 
simbolizado por uma pedra cortada sem mãos, que atinge a estátua 
dos reinos humanos, esmiúça todos os seus elementos e, finalmente, 
“se torna um grande monte, e enche toda a terra”. 

 
   Essa passagem evidencia que o Reino de Deus começa pequeno, 
mas cresce progressivamente até ocupar toda a terra, manifestando 
plenamente o domínio de Deus sobre todas as nações. Hoje, esse 
Reino se manifesta na Igreja, que, assim como a pedra, cresce e se 
espalha pelo mundo, cumprindo a missão de levar a luz de Deus a 
todas as nações. A profecia de Daniel conecta-se perfeitamente às 
parábolas de Jesus sobre a semente de mostarda e o fermento, 
ilustrando que o Reino, mesmo iniciado de forma modesta, 
transforma e domina toda a realidade ao seu redor. 

 
   O crescimento progressivo do Reino traz restauração gradual a 
todas as nações. Conforme Atos 3:20-21: 

 
   “E envie ele a Jesus Cristo, que já dantes vos foi pregado, o qual 
convém que o céu contenha até aos tempos da restauração de tudo, 
dos quais Deus falou pela boca de todos os seus santos profetas, 
desde o princípio”. 
 

   Este texto nos mostra que o homem Jesus permanece contido no 
Céu até Sua Volta. Enquanto Ele está contido no Céu, Ele reina, 
vencendo todos os Seus inimigos. Quando o julgamento de Cristo 
entre as nações atingir seu ápice no último dia, Ele entregará o Reino 
a Deus Pai: 

 

50



 

   “E, então, virá o fim, quando ele entregar o reino ao Deus e Pai, 
quando houver destruído todo principado, bem como toda 
potestade e poder. Porque convém que ele reine até que haja posto 
todos os inimigos debaixo dos pés”. 
                                                                   – 1ª Coríntios 15:24-25 
 

   Assim, cada inimigo vencido, cada área humana resgatada por 
Cristo, cada pessoa acrescentada à Igreja, gera transformação, novo 
nascimento e novas criaturas. O mundo vai mudando gradualmente. 
Podemos perceber isso nas leis, nas artes e na cultura humana, onde a 
Fé Cristã deixou e ainda deixa sua marca transformadora. E haverá 
um dia em que toda essa obra de restauração e expansão do Reino 
atingirá seu ápice, quando Cristo consumará todas as coisas. 

 
O Toque Final – Paz Total! 

 
   “Ele julgará entre as nações e resolverá contendas de muitos 
povos. Eles farão de suas espadas arados, e de suas lanças foices. 
Uma nação não mais pegará em armas para atacar outra nação, elas 
jamais tornarão a preparar-se para a guerra”.  
                                                                                  - Isaías 2:4    

 
   Os profetas do Antigo Testamento viam a profecia de modo 
“comprimido” ou “telescópico”. Isto significa que os eventos futuros 
distintos são anunciados como se estivessem muito próximos ou 
acontecendo juntos. O profeta vê o futuro como quem observa 
montanhas à distância: os picos parecem unidos, mas entre eles há 
longos intervalos de tempo. Assim, numa mesma profecia podem 
aparecer fatos imediatos e acontecimentos messiânicos ou 
escatológicos. Essa forma de revelação destaca mais o sentido 
teológico do que a cronologia exata dos eventos. 
 
   Vou dar dois exemplos dessas profecias na Bíblia: 
 

51



 

1) Profecia comprimida - em Isaías 9:6, o nascimento do Messias 
e o seu Reino eterno aparecem juntos.  

 
2) Profecia telescópica - Isaías 61:1–2 apresenta a primeira Vinda 

de Cristo e o juízo futuro como se fossem um único 
acontecimento. 

 
   No caso da profecia de Isaías 2:2-4, em geral, é entendido como 
uma profecia telescópica (ou comprimida) — e os dois termos 
acabam sendo usados quase como sinônimos nesse caso. O texto 
apresenta vários eventos futuros juntos, como se fossem uma única 
cena contínua, sem deixar explícito o intervalo de tempo entre eles. O 
profeta “vê tudo de uma vez”, mas o cumprimento acontece em 
etapas. A seguir, vou analisar cada uma dessas etapas e associá-las 
com outros textos proféticos que dão mais detalhes. 
 

   “Nos últimos dias o monte do templo do Senhor será 
estabelecido como o principal; será elevado acima das colinas, e 
todas as nações correrão para ele.  

                                                                                       - Isaías 2:2 
   
   Já vimos que os “últimos dias” começam a partir do momento da 
Vinda de Cristo. A Igreja é então estabelecida como a cidade no alta 
da montanha, visível a todos os povos. 
 

   “Virão muitos povos e dirão: “Venham, subamos ao monte do 
Senhor, ao templo do Deus de Jacó, para que ele nos ensine os seus 
caminhos, e assim andemos em suas veredas”. Pois, a lei sairá de 
Sião, de Jerusalém virá a palavra do Senhor”.  
                                                                                     - Isaías 2:3 

 
   Começa então processo de evangelização e discipulado das nações 
(Mateus 28:16-20). Como resultado, progressivamente, “Virão muitos 
povos”. O Salmo 22:27-31 conta como acontece essa história: 
 

52



 

   “Todos os confins da terra se lembrarão e se voltarão para o 
Senhor, e todas as famílias das nações se prostrarão diante dele, 
pois do Senhor é o reino; ele governa as nações. 
   Todos os ricos da terra se banquetearão e o adorarão; haverão de 
ajoelhar-se diante dele todos os que descem ao pó, cuja vida se 
esvai. 
   A posteridade o servirá; gerações futuras ouvirão falar do Senhor, 
e a um povo que ainda não nasceu proclamarão seus feitos de 
justiça, pois ele agiu poderosamente”.  
                                                                        - Salmos 22:27-31   

 
   O salmista vê o cumprimento da Grande Comissão num estágio 
bem avançado. O cumprimento dessas profecias é resultado de muito 
trabalho de evangelização e discipulado das nações. Nosso mestres, 
teólogos, pastores e professores de teologia em geral se desanimam 
só de pensar que há muito trabalho pela frente e que o término da 
Grande Comissão será muito demorado. O pastor Augustus 
Nicodemus Lopes, conforme vimos, expressou isso dizendo que no 
“Cristianismo por mais que a gente evangelize, por mais que a Igreja 
venha crescendo e pregando, hoje nos 6 bilhões de pessoas que 
existem no mundo, nem metade se considera cristã. Então pode levar 
ainda muito [...] [apenas] 2,7 bilhões se consideram cristãos”. 17 
Nicodemus acrescenta:  

  
   “Então, se o Pós-milenismo está correto, a Vinda de Cristo vai 
demorar muito ainda e a gente tem muita coisa pra fazer”.18     

 
   Essa ideia de Nicodemus vem de uma escatologia imediatista, em 
que o fim virá logo, podendo ser em nossa própria geração. Mas a 
Igreja primitiva pensou a longo prazo, pois sabia que haveria séculos 
vindouros pela frente: 
 

                                                           
17 Idem nº 12.  
18 Idem nº 12. 

53



 

   “...o qual exerceu ele em Cristo, ressuscitando-o dentre os mortos 
e fazendo-o sentar à sua direita nos lugares celestiais, acima de todo 
principado, e potestade, e poder, e domínio, e de todo nome que se 
possa referir não só no presente século, mas também no 
vindouro”. 
                                                  - Efésios 1:20-21 - o grifo é meu. 
 
   “...e, juntamente com ele, nos ressuscitou, e nos fez assentar nos 
lugares celestiais em Cristo Jesus; para mostrar, nos séculos 
vindouros, a suprema riqueza da sua graça, em bondade para 
conosco, em Cristo Jesus.                                                                    
                                                     - Efésios 2:6-7 – o grifo é meu. 

    
   Diferente dos mestres de hoje, os primeiros cristãos tinham razões 
para sentir desânimo quanto ao cumprimento da Grande Comissão, 
uma vez que o contexto histórico e social em que viviam era 
extremamente distinto do que se observa dois mil anos depois. Os 
pastores Jonathan Welton e Jim Wies observaram o seguinte: 
 

   “No ano 100 AD, 1/360 da população mundial era cristã. Por 
volta do ano 1000 AD, 1/220 da população mundial era cristã. Em 
1500, a percentagem de cristãos aumentou para 1/69 da população 
mundial. Por volta de 1900, com uma população mundial de pouco 
mais de um bilhão, o cristianismo tinha subido para 1/27 da 
população. Em 1990, a percentagem de cristãos aumentou para 1/7 
da população mundial. Como já foi dito, estima-se agora que há 
sete bilhões de pessoas no planeta Terra e que um total de um terço 
deles (uma em cada três pessoas no mundo) são seguidores de 
Jesus!”19 

 
   Conforme já escrevi em outro e-book, não é de se admirar o 
pessimismo em relação ao crescimento da Igreja por parte dos atuais 
pastores e mestres. No caso específico de Augustus Nicodemus 

                                                           
19 Você foi enganado ao Crer no Mito de que o Mundo está ficando cada vez Pior? 
Pág. 17. J. D. King. Publicado em português pela Revista Cristã Última Chamada. Site: 
http://www.revistacrista.org/literatura_Revista021.html Acessado dia 31/01/2023 

54



 

Lopes, ele mesmo contrariou o que Cristo disse em Mateus 16:18, 
quando pregou “um sermão na Primeira Igreja Presbiteriana de 
Goiânia e afirmou que esse período [o da Grande Tribulação] será 
marcado por uma quase extinção da Igreja”.20 
 
  É quase unanimidade por parte desses pastores pessimistas que os 
pós-milenistas creem que o Reino de Deus conquista e traz paz no 
mundo através de esforços humanos. Um crítico do Pós-milenismo 
escreveu que segundo essa visão o Reino de Deus “não será 
estabelecido através da intervenção sobrenatural de Cristo na história 
em Sua Segunda Vinda. Em vez disso, será estabelecido por meio de 
esforços humanos, como a expansão do conhecimento do homem, 
suas novas descobertas e invenções, sua crescente capacidade de 
exercer domínio sobre a natureza e a crescente influência da Igreja”.21  
 
   Outra crítica contra o Pós-milenismo é que “muitas pessoas 
argumentam que a história mostra que a humanidade é incapaz de 
criar um mundo perfeito através dos seus próprios esforços, e que a 
única esperança de salvação reside na intervenção divina através da 
segunda vinda de Cristo”.22 
 
   O que todas essas objeções não levam em consideração é o poder 
de Cristo para transformar os corações das pessoas. Em Ezequiel 
36:26–27, Deus promete: 
 

                                                           
20   Grande Tribulação será intensa e levará Igreja à beira da extinção, alerta 
Nicodemus. Site: www.noticias.gospelmais.com.br/grande-tribulacao-igreja-
extincaonicodemus-129044.html Acessado dia 28 de Novembro de 2020. 
21 Uma Descrição e Uma História Primitiva das Visões Milenares. Renald Showers. Site: 
https://paleoortodoxo.wordpress.com/category/pos-milenismo/ Acessado dia 
31/01/2023 
22 Pós-Milenarismo: A Era de Glória e a Esperança Renovada. ADILSON CARDOSO. Site: 
https://adilsoncardoso.com/pos-milenarismo/   Acessado dia 04/02/2026 

55



 

   “Darei a vocês um coração novo e porei um espírito novo em 
vocês; tirarei de vocês o coração de pedra e lhes darei um coração 
de carne. 
   Porei o meu Espírito em vocês e os levarei a agirem segundo os 
meus decretos e a obedecerem fielmente às minhas leis”. 
 

   Tanto Isaías 2:2–4 quanto Salmos 22:27–31, assim como muitos 
outros textos bíblicos, garantem que chegará o tempo em que haverá 
conversões em escala mundial. Será o tempo em que “a terra se 
encherá do conhecimento da glória do Senhor, como as águas 
cobrem o mar” (Habacuque 2:14; Isaías 11:9). 

 
   Multidões incontáveis, provenientes de todas as nações, quase em 
sua totalidade convertidas ao Senhor — o resultado será este: 

 
   “Ele julgará entre as nações e resolverá contendas de muitos 
povos. Eles farão de suas espadas arados, e de suas lanças, foices. 
Uma nação não mais pegará em armas para atacar outra nação, e 
jamais tornarão a preparar-se para a guerra”. 
                                                                                 — Isaías 2:4 
 

   Durante o tempo em que o Evangelho avança, o Senhor, segundo 
Sua sábia vontade e justo juízo, vai julgando e resolvendo contendas 
entre as nações. Ele faz isso de diversas maneiras — inclusive usando 
uma nação para disciplinar outra — além de inúmeras outras ações 
providenciais. Contudo, chega o momento do ápice histórico: “Uma 
nação não mais pegará em armas para atacar outra nação, e jamais 
tornarão a preparar-se para a guerra”. 

 
   Muitos perderam a profundidade desse versículo. É difícil imaginar 
o grau de confiança mútua entre os seres humanos a ponto de 
nações, povos e tribos inteiras terem absoluta certeza de que não 
serão atacados por outros. Isso envolve desde pequenos vilarejos até 
grandes cidades e potências mundiais. 

 

56



 

   Muito provavelmente, a tecnologia nesse período será 
extremamente avançada — algo que já começamos a vislumbrar com 
o desenvolvimento das inteligências artificiais. Em termos puramente 
humanos, isso por si só já seria motivo suficiente para que pequenos 
grupos dominassem o mundo. Bastaria um grupelho com acesso 
privilegiado à tecnologia para subjugar o restante da humanidade. 
Mas isso não acontece. E o fato de não acontecer é uma evidência 
poderosa de que a imensa maioria da população estará convertida ao 
Senhor. 

 
   O grau de confiança entre as nações descrito em Isaías 2:4 é tão 
elevado que pressupõe a ausência real de ameaças. Isaías 65:23 
reforça essa realidade ao declarar que “não labutarão inutilmente, 
nem gerarão filhos para a infelicidade; pois serão um povo abençoado 
pelo Senhor, eles e os seus descendentes”. O Salmo 22:30–31 
confirma essa continuidade geracional da fé: 

 
   “A posteridade o servirá; gerações futuras ouvirão falar do 
Senhor, e a um povo que ainda não nasceu proclamarão seus feitos 
de justiça, pois ele agiu poderosamente”. 
 

   Esses são exatamente aqueles de quem se diz: “não gerarão filhos 
para a infelicidade”. 

 
   Ainda assim, alguns recorrem a Apocalipse 20:7–9 para afirmar que 
haverá uma apostasia final em larga escala, na qual as nações se 
rebelariam contra o Senhor, supostamente contradizendo a profecia 
de Isaías sobre não gerar filhos para a calamidade. Contudo, o fato de 
o texto mencionar inimigos “como a areia do mar” não exige a 
conclusão de que o número de não convertidos será majoritário ou 
sequer significativo em termos proporcionais. 

 
   É perfeitamente plausível entender que Apocalipse 20 descreve um 
longo período após a conversão das nações, no qual muitas gerações 
de fiéis se sucedem. Se houver uma apostasia final, ela será pequena, 

57



 

restrita a uma minoria. A linguagem “como a areia do mar” pode ser 
compreendida de forma hiperbólica, ou até mesmo referir-se à 
mobilização demoníaca liderada por Satanás. Em qualquer dos casos, 
a intervenção divina é imediata: “desceu fogo do céu e os devorou” 
(Apocalipse 20:9). 

 
   Em resumo, a promessa de uma Era Dourada de paz, prosperidade 
e domínio do Evangelho não é anulada por Apocalipse 20:7–9. Esse 
texto não desmonta o Pós-milenismo nem o transforma em uma 
esperança ilusória. Os críticos do Pós-milenismo não possuem, nesse 
ponto, uma objeção decisiva: a chamada “doutrina da apostasia final” 
não invalida a clara expectativa bíblica de vitória histórica do Reino 
de Cristo. 
 

   “Eles farão de suas espadas arados, e de suas lanças foices”.   
                                                                                 - Isaías 2:4 

 
   As guerras, apesar de seus efeitos devastadores, historicamente 
aceleraram avanços significativos na medicina e na tecnologia. No 
campo médico, a Primeira Guerra Mundial foi responsável por 
impulsionar técnicas cirúrgicas de controle de danos, com foco na 
estabilização rápida de ferimentos graves, além de consolidar o uso de 
anestesia e antissépticos, reduzindo complicações pós-operatórias. 
Durante o mesmo período, surgiram os primeiros bancos de sangue e 
aprimorou-se a prática de transfusões, salvando milhares de vidas de 
soldados feridos. A introdução de máquinas de raio‑X portáteis nos 
campos de batalha permitiu diagnósticos mais precisos e serviu de 
base para seu uso na medicina civil. Já a Segunda Guerra Mundial 
impulsionou a produção em larga escala de penicilina e outros 
antibióticos, revolucionando o tratamento de infecções. Além disso, o 
grande número de amputados estimulou o desenvolvimento de 
próteses mais funcionais e de métodos avançados de reabilitação, 
enquanto unidades cirúrgicas móveis e sistemas de evacuação rápida 
de feridos influenciaram práticas modernas de emergência médica. 
 

58



 

   No campo tecnológico, a necessidade de comunicação rápida e 
segura durante os conflitos acelerou o desenvolvimento de rádios, 
sistemas de codificação e, posteriormente, tecnologias de informação. 
A guerra também impulsionou a produção industrial em grande 
escala e o uso de novos materiais, técnicas que posteriormente foram 
aplicadas na manufatura civil. Pesquisas científicas colaborativas entre 
governos, universidades e indústrias foram intensificadas, resultando 
em inovações aplicáveis à medicina e à indústria. Tecnologias como 
radar, navegação e telecomunicações, inicialmente desenvolvidas para 
fins militares, tiveram impactos diretos na aviação civil e em sistemas 
de comunicação globais. 
 
   Dessa forma, os conflitos, embora tragicamente destrutivos, 
funcionaram como catalisadores para avanços que moldaram a 
medicina moderna e diversas áreas tecnológicas, cujos benefícios 
continuaram sendo aplicados em tempos de paz.23 
 

                                                           
23 1. USAHistoryTimeline.com. The influence of World War I on science and 
innovation. Disponível em: [https://www.usahistorytimeline.com/pages/the-
influence-of-world-war-i-on-science-and-innovation-
21172444.php](https://www.usahistorytimeline.com/pages/the-influence-of-world-
war-i-on-science-and-innovation-21172444.php) 
2. USAHistoryTimeline.com. The influence of World War I on the development of 
medicine. Disponível em: [https://www.usahistorytimeline.com/pages/the-influence-
of-world-war-i-on-the-development-of-medicine-
264ff6c5.php](https://www.usahistorytimeline.com/pages/the-influence-of-world-
war-i-on-the-development-of-medicine-264ff6c5.php) 
3. D-Day.Center. The impact of WWII on European medical advancements. Disponível 
em: [https://www.dday.center/the-impact-of-wwii-on-european-medical-
advancements](https://www.dday.center/the-impact-of-wwii-on-european-medical-
advancements) 
4. Knowledge.Deck.no. War-induced technological advancements. Disponível em: 
[https://knowledge.deck.no/history/world-wars/economic-impact-of-the-world-
wars/war-induced-technological-
advancements](https://knowledge.deck.no/history/world-wars/economic-impact-of-
the-world-wars/war-induced-technological-advancements)  

59



 

   Voltando a Isaías 2:4 que diz: “Eles farão de suas espadas arados, e 
de suas lanças foices”. Esse versículo nos mostra um mundo de paz 
duradoura, onde a destruição dá lugar à construção e ao bem-estar. 
Historicamente, guerras trouxeram avanços importantes para a 
medicina e a tecnologia, como transfusões de sangue, antibióticos, 
próteses, técnicas cirúrgicas e inovações industriais e de comunicação. 
No entanto, esses benefícios ocorreram mesmo em meio à dor e à 
destruição. 
 
   Em um mundo conforme Isaías 2:4, onde armas se tornam 
ferramentas agrícolas e de trabalho, toda a energia, recursos e 
criatividade humana poderiam ser dedicados exclusivamente à vida, à 
saúde e ao progresso. Máquinas antes usadas para guerra poderiam 
ser reaproveitadas na agricultura, transporte, construção, energia 
limpa e educação. Tecnologias de comunicação, transporte e 
engenharia poderiam conectar pessoas, melhorar cidades e preservar 
o meio ambiente de forma eficiente. Na medicina, pesquisas e 
avanços poderiam ser aplicados universalmente, promovendo saúde, 
prevenção e reabilitação sem urgência ou limitação de recursos. 
 
   Portanto, se os conflitos já provocaram avanços significativos, em 
um mundo de paz e cooperação total — onde as espadas viram 
arados e as lanças, foices — os benefícios da ciência e da tecnologia 
seriam muito maiores, servindo plenamente à humanidade. Isaías 2:4 
aponta para um futuro em que a criatividade e o conhecimento não 
são usados para destruir, mas para construir, curar e sustentar a vida 
sob o governo do Messias Jesus Cristo. 
 
 
 
 
 

 
   
 

60



 

 
Conclusão 

__________ 

 
 
 

   Espero que o leitor tenha compreendido que as guerras cessarão 
completamente antes da Segunda Vinda de Cristo, como 
consequência direta do reinado do Senhor, no qual toda a 
humanidade se converte e experimenta o novo nascimento. 

 
   O salmista declara: 

 
   “Ele dá fim às guerras até os confins da terra; quebra o arco e 
despedaça a lança, destrói os escudos com fogo”. 
                                                                           — Salmos 46:9 
 

   Muitos imaginam que o Senhor descerá do céu como um super-
herói, lançando fogo e raios sobre os instrumentos de guerra, 
eliminando de maneira repentina os conflitos e a maldade humana. 
No entanto, conforme aprendemos neste e-book, as Escrituras 
revelam que esse fim das guerras ocorre por meio de um processo 
progressivo, resultante do reinado de Cristo. 

 
   O texto que apresenta essa realidade de forma mais detalhada 
encontra-se em Isaías 9:6–7: 

 
   “Porque um menino nos nasceu, um filho nos foi dado, e o 
governo está sobre os seus ombros. E ele será chamado 
Maravilhoso Conselheiro, Deus Poderoso, Pai Eterno, Príncipe da 
Paz. 

61



 

   Ele estenderá o seu domínio, e haverá paz sem fim sobre o trono 
de Davi e sobre o seu reino, estabelecido e mantido com justiça e 
retidão, desde agora e para sempre. O zelo do Senhor dos Exércitos 
fará isso”. 

                                                                                        — Isaías 9:6–7  
 
   O verso 7 na ARA24 diz:  
 

   “...para que se aumente o seu governo, e venha paz sem fim”.   
 

   Verso 7 NTLH25: 
 

   “Ele será descendente do rei Davi; o seu poder como rei crescerá, 
e haverá paz em todo o seu reino”.  

 
   O texto indica que a paz se manifestará à medida que o Seu 
governo se expande. Por não compreenderem essa realidade, muitos 
judeus contemporâneos afirmam que Jesus não é o Messias, pois a 
opressão, as guerras, o ódio e a miséria ainda persistem. De modo 
semelhante, os dispensacionalistas incorrem no mesmo equívoco ao 
esperar que a Segunda Vinda de Cristo produza, de forma imediata, o 
fim de toda maldade e o estabelecimento pleno da retidão no mundo. 
 
   Mas, na realidade: 
 

   “...a vasta literatura do período do Segundo Templo não descreve 
o Advento do Messias como algo que imediatamente corrigiria 
todas as coisas. Ao contrário, ela prevê um período intermediário, 
no qual o Messias permaneceria “oculto” enquanto ainda 
governava”.26 

                                                           
24 ARA – Almeida Revista e Atualizada.  
25 NTLH – Nova Tradução na Linguagem de Hoje. 
26 Veja, Morgan, op. citado , “Aquele que sai: sobre como revelar um segredo 
messiânico”. Steven Wietzman. Pp. 63-89. Citado por Samuel M. Frost em O Senhor 
está Vindo, pg. 17. Site:https://www.revistacrista.org/literatura_o_Senhor_ESTA 
_VINDO.html Acessado dia 24/02/2025 

62



 

    
   Entendo que Atos 3:20–21 aponta precisamente para esse intervalo 
histórico em que o Messias, embora oculto aos olhos humanos, 
continua a exercer o Seu domínio, sendo retido nos céus “até os 
tempos da restauração de todas as coisas, dos quais Deus falou pela 
boca de todos os seus santos profetas desde o princípio”. Assim, 
desde a Sua ascensão, Cristo permanece invisível à humanidade 
enquanto reina, até o momento em que Se manifestará novamente na 
Segunda Vinda. 

 
   Esse princípio já se fazia presente durante o Seu ministério terreno. 
Jesus não proclamava abertamente Sua identidade messiânica, e esse 
silêncio não era casual, mas fazia parte do modo esperado pelo qual o 
Messias deveria atuar quando viesse. 
 
   É certo que o governo de Cristo é plenamente capaz de pôr fim a 
toda forma de guerra, pois “o zelo do Senhor dos Exércitos fará isso” 
(Isaías 9:7). Devemos, portanto, confiar com absoluta segurança 
nessa promessa divina, sabendo que Deus possui todos os meios 
necessários para estabelecer e preservar uma paz verdadeira e 
duradoura antes do retorno de Cristo. Ao orarmos pela vinda do 
Reino de Deus e para que a Sua vontade seja feita na terra, como no 
Céu (Mateus 6:9–10), reconhecemos que esse Reino já foi inaugurado 
e que continuará a avançar até os confins da terra, alcançando nações, 
povos, tribos, culturas, a ciência e todas as esferas da atuação 
humana. 
 
   Temos ainda muito trabalho pela frente no cumprimento da 
Grande Comissão confiada por Jesus. Muitos, porém, não estão 
dispostos a encarar essa responsabilidade. Preferem ansiar pelo fim 
imediato de todas as coisas, embora a Bíblia não ensine essa 
expectativa. Nesse sentido, comunistas e muçulmanos têm muito a 
nos ensinar quanto ao zelo, à disciplina e à dedicação às suas causas e 
crenças. O professor Olavo de Carvalho escreveu a esse respeito: 
 

63



 

   “O muçulmano pode sacrificar esta vida por objetivos de 
longuíssimo prazo porque tem a perspectiva do paraíso com suas 
setenta virgens; o comunista, porque tem a miragem da sociedade 
perfeita que se agita diante dele e o atrai para frente como uma 
cenoura de burro. O homem ocidental tem no máximo a esperança 
de um carro novo ou da próxima trepada, na qual nenhum sacrifício 
faz sentido. A diferença da escala temporal entre a mente dele e a 
de seus dois inimigos é monstruosa e intransponível. O cristianismo 
poderia restaurar nele o senso de uma meta dourada para além 
desta vida, mas está mais empenhado em parecer bonzinho”.27  

 
   Enquanto, sob a expectativa de um Arrebatamento Secreto, muitos 
cristãos cruzaram os braços diante do mundo, os inimigos de Deus 
passaram a cooptar a noção de Reino de Deus. Assim, uma perversão 
secularizada do Pós-milenismo acabou por conceder aos marxistas 
dos séculos XIX e XX a confiança em um domínio global que antes 
pertencia à cosmovisão cristã. Nesse contexto, Karl Marx afirmou: 
 

   “O trabalhador deve um dia aproveitar o poder, a fim de erigir a 
nova organização do trabalho... Se ele não quer sofrer a perda do 
céu na terra, assim como os antigos cristãos que negligenciaram e 
desprezaram”.28   

 
   Concluo este e-book com as sábias palavras de Brandon Vallorani, 
que expressam com clareza a exigência de uma visão de longo prazo 
na missão de conquistar este mundo: 
 

   “O Reino de Deus está crescendo, e apenas começamos. Em 
Deuteronômio 7:9, Deus promete que seu amor e fidelidade se 
estenderão a milhares de gerações. E Gálatas 3 nos lembra que 
todos aqueles que têm fé em Cristo são herdeiros da promessa de 
Israel. Se uma geração tem aproximadamente 40 anos, então 

                                                           
27 Olavo de Carvalho, filósofo - 08 de Setembro de 2017, via Facebook. 
28 Karl Marx, “Address at the Hague Congress,” (1872) see a version here; Quoted in 
Dennis Peacocke, Winning the Battle for the Minds of Men (Santa Rosa, CA: Alive and 
Free, 1987), p. xi. Citado por Mike Warren em www.christianciv.com/blog/ 

64



 

completamos apenas uns 6.000 anos de história e temos pelo 
menos 34.000 anos a seguir! Não estamos vivendo nos últimos dias 
– estamos vivendo na igreja primitiva! Cada decisão que tomamos 
hoje, especialmente como educamos os nossos filhos, terá um 
impacto nos milhares de anos vindouros. Deus nos deu uma 
oportunidade para fazer um impacto tremendo pelo Seu reino. Esse 
é um período excitante para estar vivo na história. Não seja pego 
pelo sensacionalismo catastrófico da mídia liberal e dos escritores 
proféticos. Pelo contrário, pense nos netos dos seus netos. Que tipo 
de visão você deixará para eles?”29 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                                           
29 Estamos Vivendo nos Últimos Dias ou na Igreja Primitiva? Brandon Vallorani. 
Tradução: Felipe Sabino de Araújo Neto. Fonte: http://www.americanvision.org/ 

65



  
66



 

 

67


