


 



 

Pós-Milenismo 
Seu Desenvolvimento 

 Histórico  
 
 
 
 

________________ 
 

J. Macleod 
________________ 

 
 
 

Tradução e adaptação textual por 
César Francisco Raymundo 

 
 
 
 

 
 

 



 

_____________________________ 
 

Patrocine esta obra!   
_____________________________ 

 
 
   Colabore com este trabalho que visa reformar o verdadeiro ensinamento 
sobre a Escatologia (ou fim dos tempos), o qual foi tão suprimido nos últimos 
séculos. Acima de tudo pedimos que nos ajude com as suas orações, para 
que possamos continuar a ter vigor para continuar e resistir os desafios de 
cada dia.  
 
   Se você pretende patrocinar esta revista, saiba, nós não prometemos as 
bênçãos de Deus para você, mas garantimos que você estará abençoando 
outros que precisam ter nossas literaturas gratuitamente.  
 

Doe via depósito bancário 
 
Banco: Caixa Econômica Federal 
Em favor de: César Francisco Raymundo 
 

Agência: 3298 
Operação: 013 
Conta: 00028081-1 
 

Usufrua gratuitamente do site  
 
   Temos perto de mil arquivos de artigos, vídeos e mensagens sobre 
escatologia em geral. Todos eles divididos em ordem alfabética. 
 

www.revistacrista.org 
 

Contato: 
 

ultimachamada@bol.com.br 
 

contato@revistacrista.org 
 



 

________________ 
Pós-Milenismo 
Seu Desenvolvimento 
 Histórico  
 

Autor: J. Macleod 
 

Título original: 
Postmillennialism – Its Historical Development 
 

Site:  
https://www.christianstudylibrary.org/article/postmillennialism-
%E2%80%93-its-historical-development 
Acessado dia 07/02/2026 
 

Capa: César Francisco Raymundo 
             (Imagens da Internet) 
________________ 
Revista Cristã Última Chamada publicada  
com a devida autorização e com todos os  
direitos reservados no Escritório de Direitos  
Autorais da Biblioteca Nacional do Rio de  
Janeiro sob nº 236.908. 
 

É proibida a distribuição deste material para fins comerciais.  
É permitida a reprodução desde que seja distribuído gratuitamente. 
 

Editor 
César Francisco Raymundo 
 

E-mail: ultimachamada@bol.com.br 
Site: www.revistacrista.org 
 

Porto Belo – Santa Catarina 
 

Fevereiro de 2026 

 
 



 

Índice 
 

 
 

Sobre o autor      07 
Introdução        08  
Pós-milenismo   
Seu desenvolvimento histórico   09 
Na Igreja Primitiva     11 
Agostinho       13 
A Reforma      15 
...E Depois      16 
Um Fluxo Diferente     18 
Disseminando Influência    20 
Desenvolvimentos Modernos    21 
Resumo      22 
Os Quatro Fios     23 
Uma Passagem Fundamental    25 
Eventos Importantes     27  
Obras importantes para pesquisa...   33 

 
 

 
 
 
 
 
 
 



 

 
Sobre o autor 

__________ 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

J. MacLeod ou John Macleod (1872 – 1948), é um ministro e 
erudito escocês ligado à tradição reformada e presbiteriana. 
 
Nacionalidade e contexto: Macleod nasceu na Escócia e foi uma 
figura importante no cenário teológico reformado britânico, 
especialmente no início do século XX. 
 
Ministério e carreira: Ele foi ministro presbiteriano, professor 
universitário e Principal do Free Church College (uma instituição 
teológica da Free Church of Scotland) entre 1927 e 1942. 
 
Formação e estudos: Estudou teologia e história e destacou-se em 
História Eclesiástica e Criticismo Bíblico durante seus estudos. 
 
Principais obras: É mais conhecido por sua obra histórica e 
teológica Scottish Theology in Relation to Church History, que foi 
publicada inicialmente em 1943 como uma série de palestras 
dadas em Westminster Theological Seminary e continua a ser 
reimpressa por editoras reformadas. 

7



 

 
Introdução 

_________ 

 
 
 

   Neste artigo sobre pós-milenismo, o autor concentra-se 
inicialmente em como essa visão foi interpretada historicamente. 
Em seguida, apresenta diferentes vertentes do pós-milenismo e, 
por fim, discute os aspectos distintivos dessa perspectiva na 
escatologia (a proclamação universal do evangelho, a conversão 
de Israel e a plenitude dos gentios, e a vinda do Anticristo).1 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
                                                           
1 Fonte: The Monthly Record , 1996. 7  páginas . 

8



 

 
Pós-milenismo   

Seu desenvolvimento histórico 
_________ 

 
 
 

   Escatologia é o estudo da doutrina das "últimas coisas". 
Tradicionalmente, as posições têm sido definidas pelas visões de 
cada um sobre o retorno de Cristo — se será antes ou depois do 
"milênio". O "milênio" (literalmente "mil anos") é o nome dado 
a um longo período de bênçãos do evangelho prometido na 
Palavra. O "pós-milenismo" é a visão de que a Segunda Vinda 
(ou o Segundo Advento) de Cristo ocorrerá após o milênio. 
Aqui, o pastor da Igreja Livre de Duthil-Dores aborda como as 
ideias sobre isso se desenvolveram. No próximo mês, a base 
bíblica para esse ponto de vista será examinada. 
 
   Durante o período que se estendeu da era apostólica à 
Reforma, o interesse da igreja pelo tema das profecias não 
cumpridas e por assuntos escatológicos centrou-se em duas 
questões: 
 
   Qual seria a natureza do reino milenar que Cristo estabeleceria 
durante os mil anos em que — de acordo com Apocalipse 20:2 
— Satanás seria aprisionado? 
  
   A Segunda Vinda de Cristo ocorrerá antes ou depois do 
período milenar? 

9



 

   Mesmo naquela época, já existiam respostas pré-milenistas e 
pós-milenistas para essas questões! 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

10



 

 

Na Igreja Primitiva 
_________ 

 
 
 

   A interpretação inicial de Apocalipse 20:1-6 levou alguns dos 
primeiros pais da igreja — homens como Papias, Barnabé e 
Hermes — a adotarem uma posição pré-milenista, na qual 
distinguiam entre uma primeira e uma segunda ressurreição. 
Cristo viria na primeira ressurreição e estabeleceria um Reino 
milenar de paz e justiça na Terra. Depois disso, viria a segunda 
ressurreição, quando ocorreria o julgamento do mundo. 
 
   Não se encontra, contudo, qualquer vestígio desse ponto de 
vista em padres da Igreja tão respeitados como, por exemplo, 
Clemente de Roma, Inácio de Loyola ou Policarpo — homens 
que o notável teólogo histórico William G. T. Shedd considerava 
de grande peso e autoridade eclesiástica. Tampouco há qualquer 
evidência da influência do pensamento pré-milenista no 
chamado Credo dos Apóstolos desse período. As únicas 
qualificações encontradas ali são que "Cristo virá do céu para 
julgar os vivos e os mortos", e que haverá uma "ressurreição do 
corpo" e uma "vida eterna" (o que está implícito imediatamente 
após essa passagem). 
 
   É verdade que a perspectiva pré-milenista ganhou mais 
popularidade durante a intensa perseguição à Igreja na segunda 
metade do século II, quando sua condição de sofrimento levou 
muitos fiéis a desejar e orar pela vinda do Cabeça da Igreja, que 

11



 

extinguiria todos os seus inimigos. Mas os séculos III e IV 
testemunharam uma oposição muito decidida ao pré-milenismo 
e, no século V, encontramos uma perspectiva pós-milenista 
oposta amadurecendo e se cristalizando nos escritos de 
Agostinho. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

12



 

 

Agostinho 
_________ 

 
 
 

   Em seu livro Profecia e a Igreja, o Dr. T.O. Allis apresenta 
este esboço preciso da escatologia de Agostinho: "Agostinho 
ensinava que o milênio deve ser interpretado espiritualmente 
como cumprido na igreja cristã. Ele sustentava que a prisão de 
Satanás ocorreu durante o ministério terreno de nosso Senhor 
(Lucas 10:18); que a primeira ressurreição é o novo nascimento 
do crente (João 5:25); e que o milênio deve, portanto, 
corresponder ao período interadventário ou Era da Igreja" (pp. 
3-4). (O "período interadventual" é o período entre a Primeira 
Vinda de Jesus e a sua Segunda — o período em que vivemos.) 
Isso envolveu a interpretação de Agostinho de Apocalipse 20:1-
6 como uma "recapitulação" dos capítulos precedentes, em vez 
de uma descrição de uma nova era que se seguiria 
cronologicamente aos eventos apresentados no capítulo 19. 
Vivendo na primeira metade do primeiro milênio da história da 
Igreja, Agostinho naturalmente interpretou os mil anos de 
Apocalipse 20 literalmente e esperava que a Segunda Vinda 
ocorresse no final desse período. Ele acreditava que esse período 
poderia terminar por volta de 650 d.C. com uma grande 
manifestação do mal, a revolta de Gogue, que seria seguida pela 
vinda de Cristo em julgamento. 
 
   Em resumo, Agostinho considerava o milênio como um 
reinado espiritual presente de Cristo na Terra e que a Segunda 

13



 

Vinda de Cristo ocorreria no final desse período, sendo, 
portanto, pós-milenista. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

14



 

 

A Reforma 
_________ 

 
 
 

   Embora o período medieval tenha sido, de modo geral, uma 
época de estagnação religiosa, também seria justo dizer que, na 
medida em que se dava atenção à doutrina das últimas coisas, 
essa visão agostiniana do milênio permaneceu dominante em 
toda a Europa Ocidental até a Reforma. E mesmo no período da 
Reforma, o ressurgimento precoce do pré-milenismo ocorreu 
entre as seitas mais fanáticas dos anabatistas e dos defensores da 
Quinta Monarquia. Seus ensinamentos foram veementemente 
rejeitados pelas principais igrejas protestantes, como evidenciado 
pela linguagem condenatória usada a respeito deles na Confissão 
de Augsburgo, na Segunda Confissão Helvética e também na 
Confissão de Eduardo IV, da qual os Trinta e Nove Artigos da 
Igreja da Inglaterra foram posteriormente condensados. 
 
  A Reforma, contudo, introduziu um novo ímpeto no 
pensamento pós-milenista — uma nova perspectiva otimista. 
Passou-se a dar maior atenção às Escrituras relativas ao futuro 
dos judeus, o que culminou na convicção de que os judeus 
convertidos seriam, nas mãos de Deus, instrumentais na plena 
ajuntamento das nações gentias e, portanto, numa futura era de 
ouro universal de prosperidade espiritual. Isso introduziu uma 
nota de otimismo no caráter e no espírito do pensamento 
escatológico nos séculos XVI e XVII, especialmente na Grã-
Bretanha. Esse clima de pensamento foi apropriadamente 

15



 

descrito por Iain Murray como a Esperança Puritana — e, de 
fato, essa perspectiva otimista perdurou até os séculos XVIII e 
XIX. 
 
   Martin Bucer e Peter Martyr, que lecionaram em Cambridge e 
Oxford, respectivamente, durante o reinado de Eduardo IV, 
estiveram entre os primeiros a entender que a Bíblia falava de 
um chamado futuro para os judeus. Nessa visão, foram seguidos 
por Theodore Beza, sucessor de Calvino em Genebra. Já em 
1560, os líderes protestantes ingleses e escoceses refugiados que 
produziram a Bíblia de Genebra expressaram a mesma crença 
em suas notas marginais sobre Romanos 11:15 e 26. Sobre o 
último versículo, eles comentam: "Ele mostra que chegará o 
tempo em que toda a nação judaica, embora não todos em 
particular, se unirão à igreja de Cristo". O primeiro volume em 
inglês a expor essa convicção em detalhes foi a tradução do 
Comentário de Pedro Martyr sobre Romanos (1568). 

 
…E depois 

 
   Essa compreensão milenar permaneceu dominante entre os 
puritanos ingleses e escoceses na época dos Pactos e das guerras 
civis da década de 1640, como se pode ver nos sermões, escritos 
e comentários de autores como Thomas Goodwin, Richard 
Sibbes, John Howe, Samuel Rutherford, George Gillespie, 
David Dickson, Robert Leighton e John Browm de Wamphray. 
Ela também foi consagrada no Catecismo Maior da Assembleia 
de Westminster , na resposta à pergunta 191: "O que pedimos na 
segunda petição (da Oração do Senhor)?". "Na segunda petição, 
pedimos que o reino do pecado e de Satanás seja destruído, o 
evangelho seja propagado por todo o mundo, os judeus sejam 

16



 

chamados, a plenitude dos gentios seja alcançada..." O Diretório 
para o Culto Público de Deus também expressou essa visão, 
aconselhando os ministros a orarem publicamente "pela 
conversão dos judeus, a plenitude dos gentios, a queda do 
Anticristo". 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

17



 

 

Um Fluxo Diferente 
_________ 

 
 
 

   Contudo, outra corrente de pensamento surge já no século 
XVII na escatologia europeia e inglesa. Alguns identificavam 
essa futura era de prosperidade espiritual com o período de mil 
anos mencionado em Apocalipse 20:2 . Sem dúvida, esse novo 
pensamento teve origem nos escritos e nas visões milenaristas de 
Johannes Coccejus, um teólogo alemão do século XVII cuja 
principal obra, Summa Doctrinae de Foedere et Testamento Dei 
(1648), apresenta um esboço do ensinamento bíblico sobre a 
salvação. Ele descreve a relação entre Deus e o homem, tanto 
antes quanto depois da Queda, na forma de uma aliança: 
primeiro, uma aliança de obras; depois, uma aliança da graça. 
Esta última aliança da graça tinha seu fundamento na eternidade, 
em um acordo entre o Pai e o Filho, mas sua realização, 
cumprimento e manifestação ocorreram no contexto do tempo, 
em uma sucessão de etapas históricas que culminaram no Reino 
de Deus. Dessa forma, Coccejus conseguiu introduzir a ideia da 
história da salvação e do milenarismo na teologia reformada 
escolástica. 
 
   Coccejus lecionou por um tempo em Leiden, na Holanda, e, 
como havia muito contato entre teólogos ingleses e holandeses 
desse período, essa foi provavelmente a via pela qual o novo 
pensamento emergiu na escatologia inglesa. É também provável 
que tenha sido essa mesma vertente do pós-milenismo à qual 

18



 

Robert Baillie, um dos delegados escoceses à Assembleia de 
Westminster, se referia quando escreveu de Londres em 15 de 
setembro de 1645: "A maioria dos principais teólogos aqui, não 
apenas os independentes, mas também outros como Twiss, 
Marshall, Palmer e muitos mais, são quiliastas declarados" 
(Baillie, Cartas e Diários, Volume 2, p. 156). ("Quiliastas" vem 
da palavra grega que significa "mil", portanto, "quiliastas" são 
"milenistas".) 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

19



 

 

Disseminando Influência 
_________ 

 
 
 

   Este ramo específico do pós-milenismo foi ainda mais 
popularizado pelos escritos de Daniel Whitby (1638-1726), um 
erudito e clérigo inglês. Whitby defendia que o mundo se 
converteria a Cristo, os judeus seriam restaurados à Terra Santa, 
o Papa e os turcos seriam derrotados, após o que o mundo 
desfrutaria de um período de paz universal, felicidade e justiça 
por mil anos. Ao final desse milênio, Cristo retornaria 
pessoalmente à Terra e o Juízo Final seria realizado. 
 
   Não é surpresa, portanto, que, à medida que avançamos para 
os séculos XVIII e XIX, encontremos alguma confusão entre 
teólogos, ministros do evangelho e comentaristas quanto à 
definição exata do termo Pós-milenismo . Alguns, como John 
Newton e Jonathan Edwards, sem dúvida consideravam o 
milênio como restrito ao período de grande prosperidade do 
evangelho que acreditavam que ocorreria no final dos tempos, 
quando os judeus seriam restaurados e a plenitude dos gentios 
seria trazida. Outros, porém — e este grupo incluía nomes 
notáveis como Thomas Chalmers, R.L. Dabney, W.G.T. Shedd, 
Charles Hodge e B.B. Warfield — parecem equiparar o milênio 
ao período interadventário, ou, pelo menos, à maior parte do 
período interadventário, embora também vislumbrassem com 
otimismo um tempo de grande prosperidade espiritual no final 
do milênio, mas ainda dentro dele. 

20



 

 

Desenvolvimentos Modernos 
_________ 

 
 
 

   E em nosso próprio século, surgiram outras duas perspectivas 
escatológicas, cada uma reivindicando para si o rótulo de Pós-
milenismo. 
 
   A primeira dessas correntes é fruto de uma tendência 
crescente, dentro e fora dos círculos religiosos, em direção ao 
evolucionismo e ao secularismo. Seus adeptos desprezam o pós-
milenismo ortodoxo, que considera o Reino de Deus como 
produto da atuação sobrenatural do Espírito Santo em conexão 
com a pregação do Evangelho. Esses modernistas racionalistas 
têm uma visão otimista do aprimoramento e do progresso da 
humanidade e ensinam que o Reino de Deus na Terra será 
alcançado por meio de um processo natural, no qual a 
humanidade será aprimorada e as instituições sociais reformadas 
e elevadas a um nível superior de cultura e eficiência. Em suma, 
eles consideram o Reino de Deus como produto das leis naturais 
em nosso processo evolutivo. 
 
   A outra corrente é, na verdade, uma extensão do pós-
milenismo anterior, na medida em que seus defensores — 
homens como Rushdoony, Greg Bahnsen e Gary North — 
consideram o milênio como coextensivo ao período 
interadventual. É conhecida como Teonomia ou Movimento 
Reconstrucionista Cristão e representa um refinamento de todo 

21



 

o milenarismo anterior, pois enfatiza a autoridade contínua não 
apenas da lei moral, mas também da lei judicial mosaica, como 
ainda aplicável em nossa situação contemporânea, inclusive em 
suas sanções penais. 

 
Resumo 

 
   Existem hoje, portanto, quatro correntes de pensamento 
escatológico, cada uma delas denominada Pós-milenismo. 
 
   Há quem considere que o milênio coincide em grande parte 
com o período interadventual; 
 
   Há quem identifique o milênio com um futuro período de 
prosperidade espiritual, durante e próximo ao fim do período 
interadventual; 
    
   Existem os evolucionistas seculares; e 
 
   Existem os teonomistas. 
 
   Assim, a questão que se nos coloca é: qual é o verdadeiro Pós-
milenismo? Será que o verdadeiro Pós-milenismo poderia se 
manifestar? 
 
 
 
 
 
 
 

22



 

 

Os Quatro Fios 
_________ 

 
 
 

   Alguns consideram o milênio como sendo em grande parte 
coincidente com o período interadventual (isto é, o período 
entre a Primeira e a Segunda Vinda de Cristo); outros 
identificam o milênio com um futuro período de prosperidade 
espiritual, dentro e próximo ao fim do período interadventual; 
há também os evolucionistas seculares; e há os teonomistas. 
Podemos descartar com segurança os evolucionistas: eles não 
são espirituais nem sobrenaturalistas e, portanto, também não 
têm uma visão reformada nem bíblica. Eles não buscam a 
bênção do Espírito Santo por meio da aplicação da verdade às 
nossas pessoas e à sociedade. 
 
   Em favor dos teonomistas, deve-se reconhecer que a busca 
pela bênção através da aplicação dos princípios universais da lei 
do Antigo Testamento à nossa situação contemporânea é, de 
fato, muito louvável. A seu favor também — e ao contrário de 
muitos premilenistas — eles reconhecem que as sombras da 
Antiga Aliança tornaram-se obsoletas (Hebreus 8:13), tendo sido 
impostas apenas até a vinda do Messias (Hebreus 9:10 ; 
Colossenses 2:17). 
 
   Mas eles certamente erram ao insistir na manutenção das leis 
judiciais ou civis da antiga teocracia — leis, por exemplo, que 
regulamentavam a distribuição de bens, os deveres de maridos e 

23



 

esposas, a punição de crimes etc. Como Charles Hodge deixou 
abundantemente claro, 
 
   Essas leis eram a aplicação de princípios gerais de justiça e 
direito às circunstâncias peculiares do povo hebreu do Antigo 
Testamento. Tais decretos vinculam apenas aqueles que se 
encontram nas circunstâncias contempladas e deixam de ser 
obrigatórios quando essas circunstâncias mudam. É sempre e em 
todo lugar correto que o crime seja punido, mas o tipo ou grau 
de punição pode variar de acordo com as diferentes condições 
da sociedade. É sempre correto que os pobres sejam amparados, 
mas uma forma de cumprir esse dever pode ser adequada em 
uma época e país, e outra preferível em outros tempos e lugares. 
Todas essas leis, portanto, do Antigo Testamento, que tinham 
seu fundamento nas circunstâncias peculiares dos hebreus, 
deixaram de ser obrigatórias quando a antiga dispensação 
passou. 
                                Teologia Sistemática , volume 3, p. 268 
 
   Os teonomistas parecem ter perdido o rumo. Tem havido uma 
tendência para que se tornem altamente "mecanicistas" na sua 
abordagem aos problemas da nossa época e para que percam de 
vista a primazia da graça. Muitas vezes, assemelham-se a um 
mecânico que desmonta todos os parafusos e porcas de um 
motor de carro avariado sem antes verificar se o problema não 
está no tanque de gasolina vazio. 
 
   Podemos, portanto, restringir nossa pergunta a esta: o milênio 
coincide em grande parte com o período interadventual ou é um 
período futuro de grande prosperidade espiritual dentro e 
próximo ao fim do período interadventual? 
 

24



 

 

Uma Passagem Fundamental 
_________ 

 
 
 

   O que é significativo aqui é Apocalipse 20:2-3 : 
 

   “E ele prendeu o dragão... e o acorrentou por mil anos... e pôs 
um selo sobre ele, para que não enganasse mais as nações, até que 
os mil anos se completassem; e depois disso ele deveria ser solto 
por um tempo determinado”. 

 
   Embora obscuros, os seguintes princípios se destacam nesta 
passagem; eles estão em consonância com a essência do restante 
das Escrituras; e, portanto, podem nos ajudar a chegar a uma 
definição bíblica aceitável para o milênio. 
 
   Primeiramente, o milênio é situado dentro do contexto do 
tempo. É dito que o dragão acorrentado não enganaria mais as 
nações. Há também referência ao anjo que desce do céu (v. 1). 
Isso significa que o milênio não pode ser identificado com o 
estado intermediário da alma. Discordamos dos amilenistas que 
sustentam essa visão dos mil anos e ousamos até mesmo 
discordar do reverenciado pós-milenista B.B. Warfield, que 
aparentemente também a sustentava — embora concordemos 
prontamente que Apocalipse 20:4-6 é uma passagem entre 
parênteses, descritiva do estado intermediário. 
  
   Em segundo lugar, a prisão de Satanás deve ser desfeita, pois o 
dragão fica preso por mil anos, mas ao final desse período será 

25



 

solto por um tempo. Isso exclui a prisão que ocorreu na cruz, 
quando, pela morte de nosso Salvador, ele foi privado do poder 
legal de matar sobre nós. Essa prisão jamais poderá ser anulada: 
a morte deve permanecer sempre inofensiva para o crente. 
  
   Em terceiro lugar, essa ligação envolve expor Satanás como ele 
realmente é: um mentiroso! — pois o propósito dessa ligação é 
"para que ele não engane mais as nações". 
 
   Satanás é um mestre Goebbels que aprisionou muitos com a 
velha mentira de que Deus é um tirano opressor que se deleita 
em privar as pessoas de sua liberdade, submetendo-as ao seu 
domínio e a uma religião negativa de "proibições". Mas, na cruz, 
essa mentira foi pregada. Mesmo quando a santa vontade de 
Deus exigiu que Cristo, como Mediador, descesse a profundos 
lamaçais de sofrimentos desconhecidos e insondáveis como 
fiador do seu povo, mesmo assim, o refrão do seu coração era: 
"fazer a tua vontade me agrada". A alegação de Satanás de que 
nossa submissão à vontade de Deus nos priva tanto da liberdade 
quanto do prazer não só se mostrou uma mentira, como o 
oposto se revelou verdadeiro: "o fim principal do homem é 
glorificar a Deus e, assim, desfrutar dele para sempre". 
 
   Na cruz, a justiça não só foi feita ao inimigo das almas, como 
também foi vista sendo feita. E, portanto, a capacidade de 
Satanás de frustrar o progresso da proclamação do evangelho foi 
muito diminuída. Certamente, há um sentido em que essa prisão 
não estará completa até que o último dos eleitos seja reunido, 
mas há, sem dúvida, também um sentido em que ela teve seu 
início na cruz — na destruição da mentira de Satanás. E, no 
entanto, essa prisão também pode ser desfeita (Apocalipse 
20:7ss), no sentido de que a verdade agora revelada de que 

26



 

Satanás é um mentiroso pode ser novamente velada, na 
providência de Deus, ainda que essa libertação, 
misericordiosamente, seja apenas por um curto período. 
 
   Nossa conclusão, portanto, deve ser que o milênio começa na 
cruz e que a prisão de Satanás continua até perto da segunda 
vinda de nosso Senhor. O próprio milênio não deve ser 
reduzido a um mero período futuro, por mais glorioso que esse 
período possa vir a ser. 

 
Eventos Importantes 

 
   As Escrituras, porém, também falam de certas coisas que 
devem ser realizadas — isto é, durante o milênio atual — antes 
que a Segunda Vinda aconteça. 
 
1. A Proclamação Universal do Evangelho 
 
   O evangelho deve ser proclamado em todo o mundo em 
obediência à Grande Comissão dada por Cristo à sua igreja antes 
de sua ascensão. "Toda a autoridade me foi dada no céu e na 
terra. Portanto, ide e ensinai as nações..." (Mateus 28:17-20). 
 
   Tendo cumprido as condições da aliança como fiador do seu 
povo, Cristo, o Mediador, ascendeu aos céus e se estabeleceu no 
trono do universo. Essa gloriosa promessa, registrada 
profeticamente pelo Salmista, foi renovada a Ele pelo Pai: 
"Pede-me, e te dareis por herança; as nações te darei por 
herança..." (Salmo 2:8). Assim, Ele também recebeu o Espírito 
de recompensa e dons para os homens, e, por sua vez, dotou a 
Sua igreja com todos os dons necessários para cumprir seus 

27



 

deveres e sua missão. Ele prometeu enviar o Seu Espírito para 
tornar a pregação eficaz. "E deu uns para apóstolos, e outros 
para profetas, e outros para evangelistas, e outros para pastores e 
mestres" ( Efésios 4:11 ). 
 
   Tudo isso é a garantia definitiva de que a proclamação do 
evangelho terá um resultado bem-sucedido em todo o mundo. 
O avanço do evangelho, contudo, será caracterizado por marés 
baixas, assim como por marés altas — e mesmo nas marés altas, 
haverá ondas que recuam! Embora muitas vezes em graus 
imperceptíveis, ele se desenvolverá, em última análise, em uma 
era de ouro que, embora longe de ser marcada pela perfeição, 
será, ainda assim, um tempo de grande prosperidade espiritual. 
 
   Muitas Escrituras apontam para isso. Por exemplo: "Não 
haverá dano nem destruição em todo o meu santo monte, 
porque a terra se encherá do conhecimento do Senhor, como as 
águas cobrem o mar" (Isaías 11:6-9). Todo o capítulo 60 de 
Isaías também poderia ser citado. Zacarias também nos 
apresenta a mesma esperança: "O Senhor será rei sobre toda a 
terra; naquele dia, haverá um só Senhor, e o seu nome será um 
só" (Zacarias 14:9). 
 
   É evidente que tais profecias ainda não se cumpriram e, 
embora expressas em linguagem metafórica, nos dão motivos 
para esperar que as orações e os desejos da igreja sejam, no 
futuro, atendidos de forma notável nos seguintes aspectos: que o 
evangelho visite as nações que atualmente estão em trevas; que o 
evangelho prevaleça não apenas em palavras, mas também em 
poder; que as animosidades e disputas que prevalecem entre os 
cristãos cessem; que seja um tempo de paz geral. 
 

28



 

2. A Conversão de Israel e a Plenitude dos Gentios  
 
   Em Romanos 9-11 , a distinção étnica entre Israel e os gentios 
é destacada, e a inter-relação que existe na forma como Deus 
lida com cada um deles é apresentada de uma maneira que enche 
Paulo de admiração. 
 
   Em 9:32-33, ele fala da massa de Israel que tropeçou no 
pecado da incredulidade: "Mas Israel, que seguia a lei da justiça", 
diz Paulo, "não alcançou a lei da justiça. Por quê? Porque não a 
buscaram pela fé, mas como que pelas obras da lei". Esse 
tropeço na incredulidade — essa rejeição de Cristo como seu 
Messias — trouxe sérias consequências para eles como povo. 
Deus "rejeitou" seu antigo povo, entregando-o ao Espírito de 
tropeço (11:7-10). 
 
   Essa rejeição de Israel, porém, não é completa . Nem todos se 
tornaram insensíveis ao evangelho, pois, como diz Paulo, "ainda 
hoje há um remanescente segundo a eleição da graça" (11:7). 
Tampouco é definitiva, pois Deus planejou, por meio dela, o 
cumprimento de propósitos gloriosos: 
 
   Primeiramente, "através da queda deles, a salvação chegará aos 
gentios". Isso estava completamente de acordo com as palavras 
de Jesus (Mateus 8:11 , 12 ; 21:43) e teve o início de seu 
cumprimento efetivo na história da era apostólica. Assim, Paulo 
diz aos judeus em Roma: "Saibam, portanto, que a salvação de 
Deus foi enviada aos gentios, e eles a ouvirão" (Atos 28:28). Por 
fim, a pregação do evangelho produziria frutos tão grandes entre 
os gentios que é mencionada em 11:25 como a "plenitude dos 
gentios" tendo chegado — uma expressão certamente 
relacionada à proclamação do evangelho a todas as nações. 

29



 

  
   Em segundo lugar, a salvação dos gentios acabaria por 
"provocar ciúmes em Israel" (Romanos 11:11). Nas palavras de 
John Murray, "a ideia é que os judeus, observando o favor e a 
bênção de Deus que daí decorrem, serão movidos à emulação e, 
por isso, induzidos a se voltarem para o Senhor... a incredulidade 
de Israel tem o propósito de promover a salvação dos gentios. 
Mas essa fé implícita por parte dos gentios não deve, por sua 
vez, ser prejudicial à salvação de Israel: deve promovê-la". De 
fato, prevê-se uma restauração em massa de Israel, como sugere 
a palavra "plenitude" em Romanos 11:12 e as palavras em 11:26: 
"e assim todo o Israel será salvo". 
  
   Em terceiro lugar, a restauração dos judeus ao favor divino 
trará bênção divina ao mundo. "Ora, se a queda deles é a riqueza 
do mundo, e a sua diminuição é a riqueza dos gentios, quanto 
mais a sua plenitude?" "Porque, se a sua rejeição é a 
reconciliação do mundo, o que será o seu recebimento, senão 
vida dentre os mortos?" (Romanos 11:12, 15). 
 
   Por "vida dentre os mortos", certamente devemos entender 
um tempo de reavivamento espiritual que supera em muito tudo 
o que já se viu no desenrolar do propósito de Deus. Os judeus 
restaurados, estrategicamente posicionados como estão agora na 
providência de Deus entre as culturas, línguas, raças e nações do 
mundo, serão missionários para levar a luz do evangelho às 
atuais fortalezas das trevas e, assim, trarão "vida dentre os 
mortos". 
 
 
 
 

30



 

3. A Vinda do Anticristo  
 
   O Anticristo aparecerá antes da Segunda Vinda de Cristo: 
"...aquele dia (de Cristo) não virá sem que primeiro venha a 
apostasia e seja revelado o homem do pecado, o filho da 
perdição" (2 Tessalonicenses 2:1-3). 
 
   A opinião comum entre os protestantes é que as profecias 
referentes ao Anticristo têm ligação oficial com o Papado. 
 
   É evidente que o Anticristo não é um indivíduo específico, 
mas sim uma instituição ou ordem de homens, pois a obra que 
lhe foi atribuída na profecia se estende por um período muito 
longo para ser realizada por um só homem. Também é evidente 
que o Anticristo representa um poder eclesiástico, e não 
mundial. Diz-se que ele tem seu trono de poder no templo de 
Deus e que "se exalta acima de tudo o que se chama Deus ou é 
objeto de culto, de modo que ele, como Deus, se assenta no 
templo de Deus, proclamando-se Deus" (2 Tessalonicenses 2:4). 
 
   Essas são certamente descrições que se aplicam ao Papado, 
diferentemente de qualquer outro poder que tenha surgido na 
Terra. Os Papas reivindicaram sucessivamente para si a honra 
que pertence somente a Deus, não apenas se autoproclamando 
Vigários de Cristo na Terra e permitindo serem tratados pelo 
título de "Vossa Santidade", mas também exigindo a lealdade 
dos homens à sua autoridade. Reivindicaram ainda prerrogativas 
divinas como mestres infalíveis em todas as questões de fé e 
prática, praticamente deixando de lado a Palavra de Deus e 
substituindo-a por seus próprios decretos, que apresentam como 
ensinamento da Igreja. Chegaram ao ponto de reivindicar para si 
o direito de ouvir confissões e perdoar pecados! 

31



 

 
   Dado que o homem do pecado é o Papado, devemos presumir 
que sua queda ocorrerá naquele período próximo ao final do 
milênio, quando, como já observamos, a proclamação do 
Evangelho nas mãos do Espírito de Deus deve trazer o que as 
Escrituras chamam de "plenitude" entre judeus e gentios. 
 
   Após esse período de prosperidade espiritual, haverá, contudo, 
um breve período de apostasia espiritual, quando, segundo 
Apocalipse 20, Satanás será solto por um tempo. Em seguida, 
virá repentinamente e em grande majestade a Segunda Vinda de 
nosso Senhor, evento que será imediatamente sucedido pela 
Ressurreição e pelo Juízo Final. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

32



  
33



 

 

34


